**التشخيــــــص والتجسيد وأثرهما في إثراء الصـــــــــورة الشعــــــــــــــرية**

**ديـــــــوان (الإبحار في ماء الوضـــــــوء) انمــــــوذجاً**

**The effect of personification and embodying To enrich the Poetic image collection of verse (al-ebhar fi maa al-wodoa) amodel**

**المدرس الدكتور إسماعيل إبراهيم فاضل المشهداني**

**Dr. Ismael Ibrahem Fadhil Al-MashhdanyLecturer**

**جامعة الموصل/ كلية التربية/ قسم اللغة العربية**

**University of Mosul/College of Education/ language Arabic**

**البريد الالكتروني:** **IBRAHEM1999@YAHOO.COM**

**الكلمة المفتاح: دراســـــة**

**ملخــــــص بحث**

سنقرأ التشخيص والتجسيد في ديوان (الإبحار في ماء الوضوء) وهما من التقانات التصويرية التي سجلت حضورا واسعا لدى الشاعر والناقد حكمت صالح.

يقصد بالتشخيص: إضفاء الحياة من خلال الفعل أو الصفة فيما هو محسوس. ويعني التجسيد: مثول ما هو مجرد في صورة أو حركة حية، ويتحقق بإضفاء الحياة من خلال الفعل أو الصفة فيما هو مجرد.

أما ديوان (الإبحار في ماء الوضوء) فهو على قلة أوراقه نجد أسطره ممتلئة بالظواهر الفنية والتقانات الشعرية والانزياحات.. وهذا ما جعلني أكتفي به في الدراسة. وسنعرض في المدخل التنظيري تحديد اًلمفهوم التشخيص والتجسيد، ومن ثم تحليل الأمثلة التي تقوم شاهدة على حضور هاتين الظاهرتين في ديوان حكمت صالح.

سنقرأ في بحثنا مصطلحين نقديين هما: (التشخيص والتجسيد) في ديوان (الإبحار في ماء الوضوء) للدكتور حكمت صالح**،** وسنبدأ في المبحث الأول بدراسة التشخيص وتحديد تمظهراته الصورية، في حين يعالج المبحث الثاني التجسيد وتشكلاته في شعر حكمت صالح.

**المقــــــــدمة**

يمكن توضيح المصطلحَين الأساسيين في البحث وهما: التشخيص والتجسيد. وسنعرض في تعريفهما للراجح والمتفق عليه، وسنبتعد عن المختلف فيه.

يتأسس المصطلح الأول عن طريق خلع الصفات الانسانية على كل من المحسوسات والماديات، أي بخلع صفات الأشخاص عليها(1). ويمكن تعريف **التشخيص** بأنه: إضفاء الحياة من خلال الفعل أو الصفة فيما هو محسوس(2). وتكون وظيفته الأساسية إبراز غير الحي بشكل كائن متميز بالشعور والحركة والحياة، وهذا النهج كثير الشيوع في الشعر..(3). إنه: طريقة سردية تقوم على نعت شيء أو كائن غير إنساني بنعوت تجعله فاعلا(4). والسمة الأساسية في التشخيص هي إسباغ الحياة الإنسانية على الأشياء، إذ يتخيل الشاعر عناصر الطبيعة مثلا تشاركه مشاعره فتفرح لفرحه وتحزن لحزنه(5)، وتكون ذاتاً ناطقة وأشخاصاً متحركة، ذاتَ شعور وحياة(6).

ونحن نرجح هذا المفهوم للمصطلح، وأما ما ذهب اليه الصائغ من تسمية التشخيص تجسيدا(7)، فلا يمكن اثباته، لأنّ الدلالة الاصطلاحية لا تقف عند حدود اللغة بل تتجاوزها لدلالات أوسع.

ولما كانت اللغة الأدبية لا تعتمد الطريق المباشر في إيصال أفكارها، نجد الاجناس الأدبية عموما تتسم بالتشخيص وتوليه عنايتها، وإن كان الشعر أكثر احتفاءً به، لأنّ لغة النثر لغة توصيلية ولغة الشعر لغة ايحائية.

وعندما يلجأ الشاعر إلى التشخيص، لا يفعل ذلك طلبا لخلع الحياة على الجماد وحسب، وإنما لإبداع صورة لا يقف القصد عندها هي الأخرى، بل الصورة (تكتيل) تعبيري من نوع خاص، تتعامد فيه حركة النسق على السياق(8). فإنّ أهم ما يميز الشعر عن الأجناس الأدبية الأخرى هي مادته التصويرية(9).

فالعالم الشعري نتاج لتدفق الخيال والتعامل الخاص مع اللغة، وبسبب ذلك لا يخضع لقانون المنطق، فهو يتعامل مع التخييل والجمع بين المتنافرات في سياقات منسجمة، وغير ذلك مما يحقق القدرة على التصوير(10). فتتسم الرسالة الشعرية: "بالعمل الدائم على اختراق القوانين الحاكمة، وتفجيرها بمعطيات جديدة، إذ لا تشير فحسب الى الاطار المرجعي التي توحي به ألفاظها الظاهرية، ولكنها تطمح في الوقت نفسه الى تأسيس إطار آخر يمكن تسميته بالاطار الشعري"(11).

أما **التجسيد** فقد عمّم. عبد الاله الصائغ مفهومه، وجعله "يكسب الصور المعنوية أو الحسية ملامح الانسان أو صفاته وأفعاله"(12). أي أنه أعطاه معناه ومعنى التشخيص معا، وتابعه في ذلك د.أياد الحمداني(13) ود. وحيد صبحي كبّابة(14) ود. صاحب خليل إبراهيم(15).

ونرجحُ تحقق التجسيد بمثول ما هو مجرد في صورة أو حركة حية، وبتعبير آخر: إضفاء الحياة من خلال الفعل أو الصفة فيما هو مجرد(16). أي تسمية المعنوي بما هو حسي، أو وصفه أو تشبيهه(17)، والتجسيد إظهار الماهيّات والأفكار العامة والعواطف في رسوم وصور وتشبيهات محسوسة، وعرضها كما تراها العين(18).

أما مصطلـح التجسـيم فــيجعل المعنوي مادياً أو حسياً علـى سـبيل الاسـتعارة، ويجعله قسـم من النقاد بديلا عن مصطلح التجسيد جزئيا ويقترحون إهماله(19)، ويسعى التجسيم عندهم الى جعل المعنوي المجرد عن الحدود المكانية، حسيا يرى أو يسمع..، أي انه يحوّل (المعنوي) إلى شيء مادي بَصَري. فالجسم عام لكل المحسوسات والجسد خاص بالانسان(20). ويدحض ذلك النص القرآني: ((وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَى مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيِّهِمْ **عِجْلًا جَسَدًا** لَهُ خُوَارٌ أَلَمْ يَرَوْا أَنَّهُ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهِمْ سَبِيلًا (148)) سورة الأعراف. واطلاقه الجسد على العجل وهو ليس بإنسان. فالجسد يطلق على جسم الإِنسان وعلى كل خلق لا يأكل ولا يشرب، وكان عجل بني إِسرائيل جسداً..(21).

ونرجح تحقق التجسيد من خلال إكساب المعنويات صفات محسوسة مجسدة، حيث تقدّم الصورة فكرة أو خاطرة عن طريق إحساس مجسّد. في حين أنّ التشخيص - كما لاحظنا - هو تحويل المحسوس الى شخص ومنحه صفاته وأفعاله. فيمكن عن طريق التشخيص أو التجسيد تصوير معنى عقلي أو عاطفي متخيل لعلاقة بين شيئين، وهذا ما يطلق عليه الصورة الشعرية، فالتشخيص والتجسيد يؤسسان لعمق القراءة النقدية، ويمكنان من "تحليل عناصر الصورة والغوص وراء معانيها، ودراسة أساليب بنائها التي استخدمها الشاعر من تجسيد للمعاني وتشخيص الاشياء بخلع الصفات البشرية عليها.."(22). وكلا النمطين يلتقيان في ترسيخ الصورة في ذهن المتلقي وتوليد رغبة التأمل والقراءة عنده(23). وبعد هذا العرض النظري سنقدم قراءة للمصطلحين في ديوان: (الإبحار في ماء الوضوء).

**المبحث الأول: التشخيص (personification)**

إنّ الصورة التي يبدعها الشاعر تتطلب تعاليه وتجاوزه للواقع المرئي وتغيير شكله، والتعبير عنه تعبيرا جمالياً ورؤية كل شيء جميلا حتى يقول الجمال، ويمكن فهم الصورة على أنها فن رؤية الجمال. فالشاعر يكشف عن الجمال الكامن في الاشياء عن طريق ابداع الجديد وإضفاء الطابع الحيوي على الواقعي(24). وهذا هو هدف التشخيص في إثراء الصور الفنية المتواجدة في النص. وسننطلق من التحديد السابق في تحليل نصوص حكمت صالح الشعرية التي يكمن فيها التشخيص:

**فَارْقُبِ الشُّهْبَ مَلِيّاً**

 **أوَ تَدْرِي أنَّهَا خَرَّتْ سُجُوداً لِلإلهْ**

**الرَّيَاحِيْنُ .. إذَا مَايَلَتِ الرِّيـحَ**

 **فَلا تَرْكَعُ قَطٌّ لِسِواهْ**

**صَهِ ..هَلْ تَسْمَعُ شَدْوَ الصَّخْر ِ**

**إذْ عَاوَدَ ذِكْرَ اللّهِ يَسْتَجْدِي رِضَاهْ**(25)

إنّ التشخيص يضفي حياة متجددة على الاشياء ويمنحها أبعادا انسانية رفيعة، وإذا كانت الصلاة فعلاً عبادياً يعتمد حركات معينة يجسدها الاشخاص تقربا الى خالقهم، فمن الطبيعي أن يعتمد الشاعر الصورة التخيّليّة التي تفسر بها الظواهر الكونية الطبيعية. فهو يصور الشهب النازلة من السماء الى الارض بأنها سجدت لعظمة الله فخرّت من مكانها الشاهق ساجدة ومسبحة بحمد الله. ويصور أصوات الصخور حينما تصدم بها الرياح بأنها تشدو بأعذب ألحانها في حمد بارئها.

فقد استخدم الشاعر في النص أفعالا صَلاتية، وهي: (خرّت سجودا، تركع، ذكر الله) ونقلها الى ميادين الطبيعة: (الشُّهْب/ الرَّيَاحِيْن/الصَّخْر) فالأولى تسجد لله سبحانه وتعالى، والثانية تقصُرُ ركوعها لله رب العالمين، أما الصخر فإنه يشدو بذكر الله رب العالمين.

وعندما تدبُّ في (الشُّهْب/الرَّيَاحِيْن/الصَّخْر) الحياة على وفق مبدأ التشخيص.. تغدو شخصية قريبة من القارىء، تبوح له بأفكارها ومخاوفها وتردُّدها وتاريخها وصيرورتها(26).

وهذه محاولة من الشاعر لتعقيل أجزاء الطبيعة، وتحويلها من اللاإدراك الى الادراك واكتمال التكليف. وهذه الأسطر الشعرية تتناص مع قوله تعالى: ((وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا)) سورة الإسراء:٤٤.

حيث العالم كله يتناغم في خضوعه لله رب العالمين، عندها نجد الخلائق جميعا "تسبح بإيقاع متفرد عجيب صوب الهدف الواحد.. إننا نقرأ في مواضع شتى من كتاب الله آيات ومقاطع تحدثنا عن الوئام والانسجام الذي يسود الكون والعالم وعن التوجه المتوحد للخلائق صوب خالقها الذي أبدعها ومنحها نعمة الوجود.. ومن خلال حركة (التسبيح) الجماعية تتحول أرضية الكون الى مسرح كبير ينشد أبناؤه جميعا نشيد الحمد"(27)، فالمؤمن هو المتناغم مع ذلك الانسجام الواسع للكون.

**يَا إلَهِي مَلَّنِي طُولُ الْبُكَا ... قَبْلمَا فاضَتْ عُيُونُ ألأدمُعِ**(28)

وذلك في قوله: (مَلَّنِي طُولُ الْبُكَا) فقد أسند الشاعر (الملل) لـ(طُولُ الْبُكَا)، على الرغم من كونه صفة إنسانية لا يمتلكها غيره، وهنا يجب علينا ملاحظة حصول الملل قبل الفيوضات الدمعية وقد شكل أسلوبه الشعري خرقا للمألوف، فكيف يملّ ما لم يحدث بعد؟

إنّ الشاعر هنا اعتمد التشخيص مشبها إياه باسلوب التشبيه المقلوب. فجعل البكاء شخصا يملّ من صحبة الشاعر الذي أرهقه بدوامه على هذا الحال.

وقد يكون في ترسخ هذه الظاهرة لدى الشاعر وطول ممارسته لها حدوثا لا ينقطع، ولذا مُلّ (البكاء) قبل وقوعه لأنّه ليس هناك انقطاع للدموع بل بكاء متواصلا. ويستمر الشاعر في تضرعه:

**يَا إلَهِي، الْجَمْرُ فِي الْقَلْبِ اكْتَوَى**

**مَسَّ نَبْضِي فشفى أهل الهوى..**(29)

يتوضح التشخيص في السطرين الشعريين باضافة فعل الاكتواء والمساس -وهما فعلان بشريان- للجمر ذلك المحترق المعهود.

فكيف يكتوي الجمر، وهو الكاوي؟

وكيف أنسن الشاعر الجمر ونقله عن جماديته؟

أم كيف جعله ماساً لنبضه؟

إنّ الشاعر هنا يلجأ الى قلب المألوفات فيجعل قلبه يكوي الاشياء. لكن التشخيص يتجسد في المس: وهو فعل بشري يرتبط بحاسة اللمس، ناسبا اياه الى النبض. وهذا ديدن الشعر الذي لا يقول الاشياء مباشرة.

قد تعد معاناة الشاعر المتضرعة والمتخشعة جوابا لذاك الاكتواء والمساس. أما الإنزياح فيتوضح في نقل الشاعر للجمر من كونه فاعلا للاكتواء الى مفعول له، وهذا ما أضفى على القلب حرارة من سعرات الجمر الملتهبة.

**فاسْتَحَمَّ الْقَلْبُ فِي نِعمَتِهِ**

**حِينَ فَاضَ النُّورُ فِي عَتْمَتِهِ**(30)

وهنا أسند الشاعر الحياة متمثلة في الفعل (اسْتَحَمَّ) لما هو محسوس (الْقَلْبُ) ذلك العضو الإنساني المغرق بالدم. ومن ثم أخرج الشاعر القلب عن مألوفية الفعل الى لا مألوفيته عندما أدخله في استحمام النعمة المُحَيّن. ولم يطلق الشاعر للقلب العنان في فعل ماضيه، بل قصره على وقت معيّن: (حِينَ فَاضَ النُّورُ..) ذلك الوقت الذي يعد شرط النعمة الحاصلة للقلب، التي صاغها الشاعر في ثنائية (النُّورُ/العَتْمة) المتضادة.

إنّ فعل الاستحمام الذي أطلقه الشاعر على القلب كان موفقا جدا، فكأنه أراد بهذا التشخيص أن يعبر عن أن القلب استحمّ بنور الإيمان فتطهر من ادرانه مثلما يتطهر المستحم من الأدران. فللنور امتداد في ميادين الحق والخير والإحسان، كما أنّ للظلمات – العتمة – امتداداً في جانب الباطل والشر والإساءة.

**أشتاق الى عفوك ربي شوق الظلمات الى النور**

**كلَّ الأكوان حوى قلبي فأحفُّ الاقـمار بهـدبي**

**وهي تشعّ سنى وسرور(31)**

يشبه الشاعر شوقه الى عفو ربه بشوق الظلمات الى النور، ويحمل هذا التشبيه ملامح التشخيص عندما تشتاق الظلمات الى النور، وهو فعل انساني بامتياز، فالشَّوْقُ والاشْتياقُ: نِزاعُ النفس إلى الشيء(32)، والشوق: نزاع القلب للقاء(33).

فالنفس والقلب من معطيات الحياة وهذا هو مكمن التشخيص. وقد أحال الشاعر تلك الظلمات بامتداداتها الحسية الى "مشتاقة للنور". وإن كان تشبيه اشتياق الشاعر بشوق الظلمات مثيرا للمفارقة، فالأول يتطلب اللقاء والحصول، أما الثاني فبين ركنيه (الظلمات/النور) تضاد ومنافرة، فالشاعر يشبه اللقاء بالنفور ابتداء، ويضع نفسه موضع الظلمات التي يلاشيها النور، في حين يؤسس عفو الله - المرتجى من قبل الشاعر- ثباتا وتعزيزا لطالبه. ونلمح التشخيص أيضا في إشعاع السرور، تلك الصفة الانسانية السعيدة التي ألحقها الشاعر بالاقمار المنيرة.

**إِنْ تَنَمْ عَيْنِي، فَقَلْبِي لا يَنَام ... كَيْفَ؟ والآفَاقُ عُرْسٌ مُسْتَهَامُ(34)**

يظهر في البيت المجاز المرسل في استعمال الشاعر لكلمة العين، والتي أراد منها نفسه، فعلاقته هنا جزئية، لأنه أطلق الجزء وأراد الكل، وهذا على سبيل القراءة البلاغية الأولى، ولكن يمكن قراءة البيت قراءة ثانية، إذ أسند الشاعر فعل النوم -وهو فعل إنساني يقوم به الأحياء- إلى ثنائية (العين/القلب) بإثباته للأول ونفيه للثاني، ومن الممكن هنا طرح السؤال الآتي، أليست العين أداة النوم، فأين التشخيص إذن؟

فيكون الجواب، بتحقق التشخيص بإضفاء الصفات الإنسانية على المحسوس، فالنوم صفة إنسانية، فاعلها الإنسان نفسه، أما العين فهي أداة تحققه.

أما الثاني فإنّ القلب قد اتخذ صفات اليقظة بنفيه عن فعل النوم، وهي صفة إنسانية حية نقلها الشاعر من محلها الى مجال المحسوسات، أي الى القلب ذلك العضو الخافق بالحياة.

**الْكَونُ يُغَادِرُ مَوقِعَهُ…**

**يَرمِي فِي بُرَكِ الْغَيْمِ شِبَاكَ الْبَرقْ(35)**

صاغ الشاعر الكون على وفق أفعال إنسانية مضارعة (يغادر/يرمي) لرسم صورة للكون مفعمة بالحركة والحياة، في محاولة منه الى تعقيل الكون من خلال المغادرة والرمي، وهما محكومان بالحركة والمقاومة والانتقال.

وتظهر في البيتين الإضافة إذ يتكرر المضاف المجموع واسمه المضاف اليه (بُرَكِ الْغَيْمِ شِبَاكَ الْبَرق) ولكن كيف ترمى الشباك في البرك، وفي الجواب تظهر المفارقة، فالشباك ليست خيطية بل إنها برقية، وهذا جمع بين الصائد وغيره، فعندما تصيد الشباك الطرائد يكون من المحال تقييد البرق، وهذا ما ينفي عن المقيِّد تقييده وعن الصائد صيده. وقد رسم الشاعر صورة يتحول فيها الكون الى صيّاد يرمي شباكه الضوئية في الغيوم المحملة بالمياه، وهذا ما يرجح تحول الكون أجمع الى صائد مفترس تحكم دورانه المطاردة والاصطياد. أما البرك وما تحمله من معاني الماء الآسن.. فقد نقلها الشاعر الى الأعلى في محاولة لتطهير البرك الأرضية.

**كان الدفءُ يمشط شمس الفلوات..**

**ويلقي فوق ربوع الربوات.. وشاح**

**كان الدفءُ يدغدغ قطرات الأنداء..**

**ويمتصُّ شفاه زهور وأقاح(36).**

يظهر التشخيص مزدوجا في تمشيط الدفء المحسوس لشمس الفلوات، فقد أضفى الشاعر الحياة على محسوس واحد - وألحق به فعلين -، ومرئي متعدد: (شمس الفلوات/ ربوع الربوات/ زهور وأقاح/ قطرات الأنداء).

استخدم الشاعر مع الدفء أفعال مضارعة: (يمشط/يدغدغ/يمتصّ) وهي أفعال يدوية وشفوية، فالتمشيط معروف والدَغْدَغة شبيهة بالقرص بأطراف الأصابع(37). أما المتعدد فيكمن في الطبيعة وأرجائها التي نوّع الشاعر فيها بين: سمائي ومرتفعات وزهري ومائي، والتي تتكامل فيها الطبيعة. ويتحدد التشخيص في المحسوس الواحد والمرئي معا، فكلاهما قامت فيهما الحياة وأينعت. فالدفء في تمشيطه ودغدغته وامتصاصه تظهر فيه الحياة. كما أن الفلوات مع امكانية تمشيطها وقطرات الأنداء ودغدغتها والزهور والأقحوان وامتصاص شفاهها توكيد لحياتها جميعا.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| **فِي اللَّيْلِ إِذَا هَجَعَ النَّاسْ** |  | **فَالْقَلْبُ يُقِيمُ الأَعرَاسْ** |
| **يَتَهَدَّجُ لَفحُ الأَنْفَاسْ** |  | **يَتَوَارَى بِزِنَادِ تَمَاسْ** |
| **وَيُؤَجِّجُ جَمْرَ الإِحسَاسْ(38)** |

وصف الشاعر القلب بأوصاف إنسانية، فعلى الرغم من كون القلب هو عضو الحياة وانه المضخة التي تعمل بلا توقف، جعله الشاعر مقيما للأعراس. وقد أضفت تلك الاقامة على الصورة تشخيصا؛ لأنّ "الهَدْجُ والهَدَجانُ: مَشيٌ رُوَيْدٌ في ضَعْفٍ، والهَدَجانُ: مِشيَةُ الشيخ.."(39). وهذا ما ولّد التضاد في الصورة بين أركان الثنائية (الاعراس/التهدّج)، ففي الطرف الأول تظهر القوة والمنعة بينما يلف الطرف الثاني الضعف والفتور. وبهذا جمع الشاعر بين المتضادين في صورة واحدة. فالصورة الفنية طريقة خاصة من طرائق التعبير أو وجه من أوجه الدلالة، وتكمن أهميتها فيما تحدثه من خصوصية وتأثير في طريقة العرض وكيفية التقديم(40).

وهو بذلك يحيل القلب في عرسه الى إنسان، ولكنَّ هناك فرقاً بين العرسين، فالقلب يقيم أعراسه عند التهجد والصلاة والعبادة، على عكس بني البشر الذين يقيمون أعراسهم غالبا بالغناء والتطبيل، ولذا وصفه الشاعر بالتواري وتأجيج جمر الإحساس. وكانت هذه الأمثلة عن التشخيص؛ لأنّ الشاعر قد أضفى الحياة فيما هو محسوس.

فالشاعر يمارس إبداعه بسلسلة من الصور الشعرية التي لا تكتفي باستحضار الفكرة وتشخيصها، وإنما تبصم جذورها في المخيلة المتلقية لتفسح المجال للقارئ ليتمتع بحلقات السلسلة الصورية(41).

**المبحث الثاني: التجسيد (embodying)**

يتشكل التجسيد ويتمظهر في النصوص الآتية:

 **لَفّنِي الْوَجْدُ لَهِيْباً**

**أَيْنَ مِنِّي مُهْجَةٌ حَرَّى بِمَرْمَى مُنْتَهَاهْ**

**لَذَّةٌ .. تَعْتَصِرُ الْقَلْبَ اعْتِصَاراً**

**وَالثَّنَايَا نَاغِرَاتٌ فِي الشِّفَاهْ..**

**اِدْفِنُوا نَبْضِيَ بِالثَّلْجِ الْمُدَمّى**

**وَاصْهَرُوا الرَّعْشَةَفِي جَمْرِ الشِّفَاهْ**(42)

يظهر في قصيدة (السهو عن الذات في محاريب الصلاة) حشد واسعٌ من التجسيدات المتكاثرة، حيث إضفاء الحياة على ما هو مجرد، وذلك في قوله: (لَفّنِي الْوَجْدُ لَهِيْباً) إذ أضفى على الوجد فعلا انسانيا ماضيا لاظهار جسامة الحرقة التي يعانيها، ولذا استعان الشاعر لاظهار ذلك بـ(لَذَّةٌ.. تَعْتَصِرُ الْقَلْبَ اعْتِصَاراً) وبيّن (المضارع والمصدر) شدة ذلك الحزن وجسامة الموقف، وهنا طرح الشاعر تجسيده بطريقة الانزياح، لأن اللذة تولد السعادة ولكنّ الشاعر عدل عن ذلك فجعل منها منزعا للحزن، وكما نلاحظ أنّ الشاعر منح للوجد - وهو شيء معنوي - صفة حسية حية، كما جعل اللذة وهي شيء معنوي لا ملموس تقوم بفعل الاعتصار، الذي هو فعل حسي ملموس.

ويحاول الشاعر أن يحيل السكون الى حركة في نطاق نص مكثف بالصور، فعندما تثير صورة (الدفن في الثلج المدمى) الخوف، تبعث صورة (صهر الرعشة في جمر الشفاه) في النفس الأمان**(43)**. يظهر التجسيد في قول الشاعر: (**اِدْفِنُوا نَبْضِيَ بِالثَّلْجِ الْمُدَمّى)**، ولا يقرأ الدفن بكونه فعل الموت فحسب، وإنما بوصفه نهاية لذوات الحياة. فلو لم يعدّ الشاعر النبض حيا لما كان بإمكانه تصوير مراسيم دفنه بالثلج المدمّى. كما أحال الشاعر المجرد الى محسوس، في قوله: (**وَاصْهَرُوا الرَّعْشَةَ)** وذلك عندما تستحيل تلك الحركة المتذبذبة الى مواد مصهورة بفعل الجمر الشفوي المحقق للقاء. ويظهر التوازي في قوله: (**اِدْفِنُوا/اصْهَرُوا)** اللاحقين لحركتين متضادتين باطنة وظاهرة، فالنبض حركة باطنة ولكن الرعشة ظاهرة للعيان. أما ثنائية (الثلج/الجمر) المتضادة فإنها تؤسس للحياة، عندما يحل أولاها محل (التجسيد) ويضفي الحياة فيما هو مجرد، كالنبض المدفون والرعشة المصهورة، ومن التضاد "تنبثق أمام العين الصورة المبتغاة في ألق من الجمال والسحر اللذين يلقيان ظلا من الحسن على الصورة"**(44)**.

**وَأنَا فِيْ هَدْأة اللَّيْلِ غَرِيْبٌ
 غُرْبَةً تَطْحَنُ صَخْرِي برَحَاهْ(45)**

عندما أضاف الطحن الى الغربة وهي أمر مجرد، فالطحن فعل إنساني لأن الإنسان هو فاعله أو القائم به، وهنا نقل الشاعر هذا الفعل المحسوس الى مجرد، لتصوير فداحة حزن الشاعر وغربته، وهنا تظهر المفارقة في النص، إذ عاد الضمير الى الصخر (رحاه) وليس الى الغربة، فالغربة هنا فاعل أداتها (الصخر) المحسوس، وهنا يطرح سؤال، لماذا عدل الشاعر في حديثه عن المجرد الى المحسوس؟

وقد يكون في طحن الغربة لصخر الشاعر أكثر دلالة في بيان مدى غربته ووحدته منها، فقد أضفى الضمير المذكر(برحاه) شدة إثر قسوة، مما لو عاد الى الغربة (رحاها) لأنّ المجرد لا يطحن، ولذا عدَل الشاعر عن مجرده الى محسوسه. ولنلاحظ أنّ الرحى تصنع عادة من الصخر، فتجلت شعرية النص في جعل الصخر طاحنا ومطحونا في الوقت ذاته، ليزيد الشاعر من التعبير عن الإحساس بالغربة والضياع والخواء الذي يشعر به، إذ تأكل ذاته بعضها بعضا. وهنا يطرح الشاعر مخرجا عن هذه الغربة والوحدة، فيقول:

**قُرْبُكَ اللَّهُمَّ مِنِّي ..**

 **قُرَّةٌ تَغْــمُرُ عَيْنِي.. فَتُغَنِّيْنِي الْحَيَاهْ**

**قَالَتِ الآهَةُ:أحْرِقْنِي اشْتِيَاقَاً**

 **إنَّنِي أعْنِي مَعَانِيَّ ،فَـ"آهْ"**

**اِغْزِلُوْنِي.. لَحْمَةُ الحُبِّ عَلى مِنْـوَالِهِ**

 **تَنْسُجُ مِنْ نَبْضِي سَدَاهْ(46)**

اختزل الشاعر القرب بين وجودين: الأول غير مرئي ويشير الى الخالق، والثاني مرئي وواقعي**(47)**. وتظهر في هذه الأسطر الشعرية جملة من (التجسيدات) المتعددة، نجد أولاها في (فَتُغَنِّيْنِي الْحَيَاهْ) إذ تتحول الحياة الى مغنية للشاعر، أما ثانيها فتتوضح بـ(قَالَتِ الآهَةُ: أحْرِقْنِي اشْتِيَاقَاً) لتتمثل بقول الآهة وإحراقها، والشاعر هنا هو المخاطب بقول الآهة المحترقة بالاشتياق. أما الثالث فيتوضح بـ(اِغْزِلُوْنِي..) ليتحول الغزل الى آهة، والشاعر هنا أفاد من هذه التجسيدات في رسم صوره، والتي تعد سبب علو شأنه، فيعدُّ "الشعر في أعلى مستوى للفن لأنه يجمع الصور والموسيقى. أما مادته فهي اللغة أو الكلمات التي تمثل الوسيط"(48). لنقل تلك الصور المجسدة.

إنّ الشاعر يغرّب المألوفات ويجسد المعنويات، فالحياة هذا المعنى الذي نفقهه جميعا، حوله الى مغنية تعزف ألحانها للشاعر، وجسّد الآهة وجعل منها مُحاوِرا يتجلى أمام الشاعر ليحدثه، فالحوار: تبادل الكلام بين اثنين أو أكثر، ويعدُّ نمطَ تواصل عندما يتبادل الأشخاص الارسال والتلقي**(49)**. وهو عرض (درامي في طبيعته) للتبادل شفاهي بين شخصيتين أو أكثر**(50)**. كما جسّد الحب وهو معنوي، محوّلا إياه الى نسّـاج بارع ينسج نبض الشاعر.ٍ

فطريق الخلاص عند الشاعر هو القرب من الله سبحانه وتعالى، عندها سيغنّي ما هو مجرد (الحياة) للتدليل على مدى الفرحة والسعادة التي غمرت قلب الشاعر لاقترابه من الله سبحانه وتعالى. عندها ستنطق (الآهة) وتطلب إحراقها لتنهي عهد الحزن والتعاسة الذي أصاب الشاعر ونقله الى الفرح والسعادة. وتنسج (لحمة الحب) من نبضه وتجذب الحياةُ الشاعر:

**جَذَبَتْنِيْ قِبْلَة ٌ**

 **أسْهُو بِهَا عَنْ كُلِّ مَا حَوْلِيْ وَيَسْهُو الإنْتِبَاهْ(51)**

يتوضح تجسيد القبلة في الثنائية الضدية (يسهو/الانتباه) إذ تقوم القِبلة في الجذب، تلك الوجهة الإيمانية المغرقة في الفعل، أما الثنائية فتلتصق بأفعال يقوم بها الإنسان في حياته أو صَلاته، وعلى الرغم من التضاد بين طرفيها، فإنّ الشاعر قد جمعهما في بنية واحدة لتعميق حركة السهو والجذب، وذلك لأنّ "(المحراب) لدى (حكمت صالح) هو مكان كوني لا حدود له، لكونه (قِبلة) الانسان المسلم، لذا فليس في عالمه مكان أوسع منه"(52). وحين يجعل الشاعر من سهوه انتباها يقترب من التيقظ والحزم، عندها يريد:

**أَنْ نَسْتَوْعِبَ مَعنَى الْقُدرَةِ فِينَا؛ فَنَخِرُّ سُجُودَا**

 **فِي حَضرَةِ رَبِّ الأَربَابِ، إِلَى الأَذقَانِ سُجُودَا**

 **وَنَعُودُ؛ فَنَعتَصِرُ الأَزمَانَ بِكَأْسِ الْعُمْرِ خُلُودَا(53)**

يتوضح التجسيد في السطر الثالث في (كَأْسِ الْعُمْرِ) وما يحتمله من إضافة، وقد ظهر فيه المجرد مضافا اليه، وقد شكلت الجملة الاعتراضية مكمن التجسيد وبنيته الأساسية. ولكن ما هي نتيجة ذاك الاعتصار؟

ويحدد الشاعر نتيجة الاعتصار بالخلود وما يمليه من بقاء متواصل:

**مَوْلُوْدٌ.. يَحمِلُ بِالْيُمْنَى قِندِيلاً وَكِتَابَا**

**يَكْشِفُ عَنِ وجه الأقمار سحابا وحجابا**

**ويميط عن الهالاتِ لِثَاماً وَنِقَابَا..(54)**

تعد (الهالات) بؤرة التجسيد في السطر الشعري، فقد أضفى الشاعر لها محمولات بشرية، متمثلة باللثام والنقاب، تلك الهيئات التي يمتلكها الانسان أو يتزيّا بها في حياته ورواحه. ولكن من هو ذلك الذي يمتك تلك الافعال المضارعة لـ (يحمل ويكشف ويميط) قنديلا وسحابا ولثاما، ولا بد أن يكون خير البرية محمد. ثم يعرض الشاعر للتجسيد بموضوعات أخرى، فيقول:

**فَلَوَ انَّ الْعَذْلَ قَدْ مَارَسَ عِشْقِي**

 **لَصَبَا حَتَّى تَفَانَى فِيْ صِبَاهْ (55)**

انها رحلة الحب الشعري الخاص، والتي عدّها الشاعر متعة ولذة، بعدما حوّل كل احساسه العاطفي الى حبّ الهي**(56)**. وأضفى الشاعر فعلا إنسانيا وهو الصبوة على (العذل) ذلك الأمر المجرد، وقد أضفى حرف التحقيق (قد) على الفعل تحقيقا متمنعا بوساطة التمني بحرف الامتناع لامتناع (لو) ليخرج القارئ بنتيجة مفادها أنّ العذل - ذلك الفعل المغرق بالجفاء والابتعاد - لو مارس عشق الشاعر المضني لانتقل الى الضد من ذلك وهو الصبوة، فقد أحال عشق الشاعر الثنائية المتضادة (العذل/الصبوة) الى متوافقة في انتقال الضد الى الضد.

**أكَذا اُمْضِي لَيَالِي الْعُمُرِفِي**

**مَحَاريبَ تُقِيمُ النُّسُكَا ... وَتُصَلِّي لَكَ يَا رَبُّ مَعِي (57)**

يتوضح التجسيد في قوله: (لَيَالِي الْعُمُرِ فِي مَحَاريبَ تُقِيمُ النُّسُكَا) ، إذ أسند لما هو مجرد (لَيَالِي الْعُمُرِ) فعلا إنسانيا وهو إقامة النسك، كما يمكن أن يظهر التشخيص عندما تقيم (المحاريب) للنسك. فلم يُقم النسك إلا مؤمن عابد خاشع لله رب العالمين.

وعلى الرغم من صياغة الشاعر لتلك الاقامة وفق أسلوب الاستفهام، لكنه نقله الى مضاءٍ ثابت ومتيقن، ولرسوخ قدم إيمان الشاعر استطاع تطويع تلك الليالي المتطاولة ونقلها الى جسد خاشع في تلك المحاريب.

وأعطى الجمع في (الليالي والمحاريب) تنوعا في الطرح الشعري، وقد أضفت الليالي امتدادا واسعا لتك الاقامة، أما المحاريب فملازمة للكعبة وهي دالة القبلة التي انطلق منها الاسلام، واليها يتوجه الجمع حيثما كانوا، ولذا فهي مكان وجداني حميمي، تتمنى القلوب الامتلاء به**(58)**. ولذا عززت المحاريب ذلك الامتداد النُسكي في الأرض، والذي اشترط له الشاعر الثبات والتواصل معا، ويقصد بالثبات لزوم الفعل الذي آمن به الشاعر، ويعني التواصل المداومة عليه، ولذا أنهى الشاعر البيت بقوله: وتُصَلِّي لَكَ يَا رَبُّ مَعِي. أما قوله:

**ثَمَّةَ الشِّعرُ، حِينَ تُمَسِّدُهُ رَعشَةٌ مِنْ حَنَانٍ…**

 **فَيَلْمَسُ نَبْضَ فُؤَادِي لَمْساً رَفِيْقَا**

**فَبِنَفسِكَ لُطفاً.. وَعَطفاً…(59)**

يظهر التجسيد هنا في صورتين:

**الأولى:** حين تطوّق الرعشة الحانية الشعرَ، وأضفى ذلك التجسيد على الرعشة صفات حية، نقلها من كونها مجرد حركة لا إرادية الى أفعال حية مدركة تطوق الشعر وتحنو عليه. وهنا يتناص هذا السطر الشعري مع موقف الرسول وتمسيده لرؤوس اليتامى تمسيدا حانياً.

**أما الثانية:** فتتوضح بمساس الشعر لنبض فؤاد الشاعر (لَمْساً رَفِيْقَا) بحسب تعبير الشاعر، وهذا ما شمل الشاعر وغيره معا.

فكيف يمكن للرعشة أن تمسّد الشعر؟

وكيف يمكن للشعر أن يلمس نبض الشاعر؟

ويعد هذا من (اللاممكن) الذي حققه الشاعر أو مكّنه بوساطة التجسيد. إذ تكمن خصوصية الشاعر في استعماله اللغة والانزياحات التي بذرها في نصه الأدبي، وقد استطاع الشاعر أن يمتلك لغة خاصة، تدلّ عليه ويدلّ عليها، كما جمع شعره بين اللغة الشعرية ولغة الفن**(60)**. وبهذا نكون قد أتممنا رصد وتحليل تمظهرات التشخيص والتجسيد في ديوان (الإبحار في ماء الوضوء) للشاعر حكمت صالح.

**الخاتمـــــــــــــة:**

1. يعدّ ديوان (الإبحار في ماء الوضوء) على الرغم من قلة أوراقه مليئا بالظواهر الفنية والتقانات الشعرية والانزياحات.
2. التشخيص والتجسيد من التقانات التصويرية التي سجلت حضورا واسعا في ديوان (الإبحار في ماء الوضوء) للشاعر حكمت صالح. ويقصد بالتشخيص: إضفاء الحياة من خلال الفعل أو الصفة فيما هو محسوس. ويعني التجسيد: مثول ما هو مجرد في صورة محسوسة أو حركة حية، ويتحقق بإضفاء الحياة من خلال الفعل أو الصفة فيما هو مجرد.
3. أكثرَ الشاعر حكمت صالح من التشخيص في رسم صوره، وجعله في المرتبة الأولى حضورا، ليتراجع التجسيد الى المرتبة الثانية. وذلك بسبب الصورة وطبيعتها المنظورة، والتي تسجل حضورا مع المرئي والمحسوس أكثر من المجرد.
4. يهدف التشخيص والتجسيد إلى إثراء الصورة الفنية المتواجدة في النص وإغنائها، وذلك باضفاء حياة متجددة على الاشياء والمعنويات ومنحها أبعادا انسانية رفيعة.
5. يمارس الشاعر الصورة الشعرية بوساطة التشخيص والتجسيد، واثبات جذورها في مخيلة المتلقي ليتمتع بغنى الصورة الشعرية. وإنّ الشاعر يغرّب المألوفات ويجسد المعنويات، في رسم صوره ليجعلها أكثر جمالية وأروع فنا.

**Abstract**

we are going to study personification and embodying in the collection of verse (al-ebhar fi maa al-wodoa) which are tow types of technical picturing. These technigues are present in a vast scope throughout the book written by the poet and critic hikmat salih.

We mean by personification to give life through the verb or the adjective to what is amatenal. We mean by embodying to Represent what is abstract in a picture or a living movement.

To speak about the collection of verse (al-ebhar fi maa al-wodoa), though it is small, we find that the lines full artistic phenomena poetical techniques and unusual way. These facts made me find it enough to study.

I am going to study In two separate parts the specification of personification and embodying, then analysing samples wich repreent these two phenomenas in the book of hikmat salih.

**الهوامــــــــــش:**

 (1) الحركة الشعرية في فلسطين المحتلة..، د. صالح أبو أصبع، دار البركة للنشر والتوزيع، د.ط، عمان - الأردن،2009: 56**.**

 (2) اللغة الشعرية: دراسة في شعر حميد سعيد، محمد كنوني، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد ، 1997 :234.

 (3) المعجم الأدبي، جبّور عبد النور، دار العلم للملايين، ط2، بيروت- لبنان، 1984 :67.

 (4) معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، سعيد علوش، دار الكتاب اللبناني-سوشبريس، ط1، بيروت - الدار البيضاء، 1985 :126.

 (5) المعجم المفصل في اللغة والأدب..، إميل بديع يعقوب وميشال عاصي، دار العلم للملايين، ط1، بيروت - لبنان، 1987 :1/392.

 (6) ينظر: الفن ومذاهبه في الشعر العربي، شوقي ضيف، دار المعارف، ط11، القاهرة ، 1987 :207، 450.

 (7) ينظر: الصورة الفنية معيارا نقديا: منحى تطبيقي على شعر الأعشى الكبير، د. عبد الاله الصائغ، دار الشؤون الثقافية العامة، ط1، بغداد، 1987: 419.

 (8) فلسفة المكان في الشعر العربي: قراءة موضوعاتية جمالية، د. حبيب مؤنسي، اتحاد الكتاب العرب، د.ط، دمشق، 2001: 57.

 (9) دراسات في الشعر العربي المعاصر، د. شوقي ضيف، دار المعارف، ط3، مصر، 1959 :229.

 (10) فاعلية التصوير في (غريب على الخليج) للسياب، د. أياد الحمداني، مجلة الأقلام، ع3-4، السنة40، آذار- نيسان 2005: 26.

 (11) تحولات الشعر والواقع في السبعينات، صبري حافظ:15. **Journal**: Alif: Journal of Comparative Poetics **ISSN** : 11108673 **Year** : 1991 **Issue** : 11 **Pages** : 9-51 **Provider** : JSTOR **Publisher**: American University in Cairo. Department of English a على موقع المكتبة الافتراضية العراقية.

(12) الصورة الفنية معيارا نقديا:419.

(13) في تأصيل مصطلح الاستعارة، **إياد عبد الودود عثمان**، مجلة الموقف الأدبي، ع443، السنة 37، آذار2008: 25.

(14) ينظر: الصورة الفنية في شعر الطائيين بين الانفعال والحس، اتحاد الكتاب العرب، د.ط، دمشق، 1999: 145.

(15) الصّورة السّمعيّة في الشعر العربي قبل الإسلام، اتحاد الكتّاب العرب، د.ط، دمشق ، 2000: 260.

(16) ينظر: اللغة الشعرية: 234. والصورة الأدبية تاريخ ونقد، علي علي صبح، دار إحياء الكتب العربية، د.ط.ت:126.

(17) المعجم المفصل في اللغة والأدب:234.

(18) ينظر: المعجم الأدبي:59، والمعجم المفصل في الأدب، د. محمد التونجي، دار الكتب العلمية، ط2، بيروت، 1999 :1/226.

(19) ينظر: في تأصيل مصطلح الاستعارة، **إياد عبد الودود عثمان**، مجلة الموقف الأدبي، ع443، السنة 37، آذار2008: 25.

(20) ينظر: الصورة الفنية معيارا نقديا:417. وفاعلية التصوير في (غريب على الخليج) للسياب، د. أياد الحمداني، مجلة الأقلام، ع3-4، السنة40، آذار- نيسان 2005: 28.

(21) لسان العرب المحيط، ابن منظور، دار لسان العرب، د.ط، بيروت، د.ت: مادة (جسد).

(22) ينظر: الحركة الشعرية في فلسطين المحتلة: 56، 39، 44.

(23) في تأصيل مصطلح الاستعارة، **إياد عبد الودود عثمان**، مجلة الموقف الأدبي، ع443، السنة 37، آذار 2008: 25.

(24) جماليات الصورة في فلسفة جاستون باشلار، غادة الامام، التنوير، ط1، بيروت - لبنان،2010: 371.

(25) ديوان الإبحار في ماء الوضوء، د. حكمت صالح ، منشورات البراق الثقافية، الموصل - العراق، الإصدار (24)، 2007 :21-22.

 (26) ينظر: الرواية العربية البناء والرُّؤيا: مقاربات نقدية، د. سمر روحي الفيصل، اتحاد الكتاب العرب، دمشق،2003: 214.

 (27) مدخل الى نظرية الادب الاسلامي، أ.د. عماد الدين خليل، مؤسسة الرسالة، ط2، بيروت، 1988: 32.

(28) ديوان الإبحار في ماء الوضوء:44.

(29) م.ن:45.

(30) م.ن:44.

(31) م.ن:48.

(32) لسان العرب: مادة (شوق).

(33) معجم التعريفات، علي الجرجاني، تح: محمد صديق المنشاوي، دار الفضيلة، د.ط، القاهرة ،2004: 110.

(34) ديوان الإبحار في ماء الوضوء:13.

(35) م.ن:32.

(36) م.ن:69.

(37) جمهرة اللغة، ابن دريد، تح: رمزي منير البعلبكي، دار العلم للملايين، ط1، بيروت، 1987، مادة: (دغدغ).

(38) ديوان الإبحار في ماء الوضوء:48.

(39) لسان العرب: مادة (هدج).

(40) الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، د. جابر عصفور، المركز الثقافي العربي، ط3، بيروت/الدار البيضاء، 1992: 323.

(41) تفكيك المرسلة الشعرية: البنى/الدلالة/التواصل، ديوان "حيّ على الفلاح" للشاعر الدكتور حكمت صالح نموذجا، د. صالح العبيدي، منشورات البراق الثقافية، د.ط ، الموصل،2007 :138.

(42) ديوان الإبحار في ماء الوضوء:14.

(43) تداعيات الذات بين عتبة النص ونص المكان: دراسة نقدية لقصيدة الشاعر (حكمت صالح) السهو عن الذات في محاريب الصلاة، د. فارس الرحاوي، منشورات البراق الثقافية، ط1، الموصل،2007 :85.

(44) الصورة الفنية معيارا نقديا:395.

(45) ديوان الإبحار في ماء الوضوء:14.

(46) م.ن:14-15.

(47) تداعيات الذات بين عتبة النص ونصّ المكان:79.

(48) محاولة أخيرة لفهم الشعر: ملاحظات حول فلسفة الفن عند هيجل، ستيفنشتلزر:38. **Journal**: Alif: Journal of Comparative Poetics **ISSN**: 11108673 **Year**: 1981 **Issue**: **Provider**: JSTOR **Publisher**: American University in Cairo. Department of English . على موقع المكتبة الافتراضية العراقية.

(49) معجم المصطلحات الادبية المعاصرة :78.

(50) قاموس السرديات، جيرالد برنس، تر: السيد إمام، ميريت للنشر والمعلومات، ط1، القاهرة ، 2003: 45.

(51) ديوان الإبحار في ماء الوضوء:17.

(52) تداعيات الذات بين عتبة النص ونص المكان:92-93.

(53) ديوان الإبحار في ماء الوضوء:33-34.

(54) م.ن:52-53.

(55) م.ن:19-20.

(56) تداعيات الذات بين عتبة النص ونص المكان:106.

(57) ديوان الإبحار في ماء الوضوء:44-45.

(58) تفكيك المرسلة الشعرية:79.

(59) ديوان الإبحار في ماء الوضوء:39.

(60) جمالية الأدب الإسلامي، د. محمد إقبال عروي، المطبعة السلفية، ط1، الدار البيضاء، 1986: 170-171.

**المصادر والمراجــــــــــع**

**القرآن الكريم**

**أ- الكتب والمعاجم:**

* تداعيات الذات بين عتبة النص ونص المكان: دراسة نقدية لقصيدة الشاعر (حكمت صالح) السهو عن الذات في محاريب الصلاة، د. فارس الرحاوي، منشورات البراق الثقافية، ط1، الموصل، 2007.
* تفكيك المرسلة الشعرية: البنى/الدلالة/التواصل، ديوان "حيّ على الفلاح" للشاعر الدكتور حكمت صالح نموذجا، د. صالح العبيدي، منشورات البراق الثقافية، د.ط، الموصل،2007
* جماليات الصورة في فلسفة جاستون باشلار، غادة الامام، التنوير، ط1، بيروت- لبنان،2010.
* جمالية الأدب الإسلامي، د. محمد إقبال عروي، المطبعة السلفية، ط1، الدار البيضاء، 1986.
* جمهرة اللغة، ابن دريد، تح: رمزي منير البعلبكي، دار العلم للملايين، ط1، بيروت، 1987.
* الحركة الشعرية في فلسطين المحتلة..، د. صالح أبو أصبع، دار البركة للنشر والتوزيع ، د.ط ، عمان - الأردن ،2009.
* دراسات في الشعر العربي المعاصر، د.شوقي ضيف، دار المعارف، ط3، مصر، 1959 .
* ديوان الإبحار في ماء الوضوء، د. حكمت صالح ، منشورات البراق الثقافية، الموصل - العراق، الإصدار(24) ،2007 .
* الرواية العربية البناء والرُّؤيا: مقاربات نقدية، د. سمر روحي الفيصل، اتحاد الكتاب العرب، دمشق،2003.
* الصورة الأدبية تاريخ ونقد، علي علي صبح، دار إحياء الكتب العربية، د.ط.ت.
* الصّورة السّمعيّة في الشعر العربي قبل الإسلام، اتحاد الكتّاب العرب ، د.ط ، دمشق ، 2000.
* الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، د. جابر عصفور، المركز الثقافي العربي، ط3، بيروت/الدار البيضاء، 1992.
* الصورة الفنية في شعر الطائيين بين الانفعال والحس، اتحاد الكتاب العرب، د.ط، دمشق، 1999.
* الصورة الفنية معيارا نقديا: منحى تطبيقي على شعر الأعشى الكبير، د. عبد الاله الصائغ، دار الشؤون الثقافية العامة، ط1، بغداد ،1987.
* فلسفة المكان في الشعر العربي: قراءة موضوعاتية جمالية، د. حبيب مؤنسي، اتحاد الكتاب العرب، د.ط، دمشق، 2001.
* الفن ومذاهبه في الشعر العربي، شوقي ضيف، دار المعارف، ط11، القاهرة، 1987 .
* قاموس السرديات، جيرالد برنس، تر: السيد إمام، ميريت للنشر والمعلومات، ط1، القاهرة ،2003.
* لسان العرب المحيط، ابن منظور، دار لسان العرب، د.ط، بيروت ، د.ت.
* اللغة الشعرية: دراسة في شعر حميد سعيد، محمد كنوني، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد ،1997.
* مدخل الى نظرية الادب الاسلامي، أ.د. عماد الدين خليل، مؤسسة الرسالة، ط2، بيروت، 1988.
* المعجم الأدبي، جبّور عبد النور، دار العلم للملايين، ط2،بيروت-لبنان،1984.
* معجم التعريفات، علي الجرجاني، تح: محمد صديق المنشاوي، دار الفضيلة، د.ط، القاهرة ،2004.
* معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، سعيد علوش، دار الكتاب اللبناني-سوشبريس، ط1، بيروت - الدار البيضاء، 1985 .
* المعجم المفصل في الأدب، د. محمد التونجي، دار الكتب العلمية، ط2، بيروت ، 1999.
* المعجم المفصل في اللغة والأدب..، إميل بديع يعقوب وميشال عاصي، دار العلم للملايين، ط1، بيروت - لبنان، 1987.

**ب- الدوريات المكتبة الافتراضية العراقية:**

* تحولات الشعر والواقع في السبعينات، صبري حافظ.

 **Journal**: Alif : Journal of Comparative Poetics **ISSN**: 11108673 **Year**: 1991 **Issue**: 11 **Pages**: 9-51 **Provider**: JSTOR **Publisher**: AmericanUniversity in Cairo. Department of English على موقع المكتبة الافتراضية العراقية.

* فاعلية التصوير في (غريب على الخليج) للسياب، د. أياد الحمداني، مجلة الأقلام، ع3-4، السنة40، آذار- نيسان2005.
* في تأصيل مصطلح الاستعارة، **إياد عبد الودود عثمان**، مجلة الموقف الأدبي، ع443، السنة37، آذار2008.
* محاولة أخيرة لفهم الشعر: ملاحظات حول فلسفة الفن عند هيجل، ستيفنشتلزر. **Journal** : Alif : Journal of Comparative Poetics **ISSN** : 11108673 **Year**: 1981 **Issue**: **Provider** : JSTOR **Publisher**: American University in Cairo. Department of English . على موقع المكتبة الافتراضية العراقية.