



# وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامصعة ديسالى كليسة التربية للعلوم الإنسانية قسم التاريخ / الدراسات العليا

## العقوبات الإلهية في التوارة والقرآن الكريم- دراسة تاريخية

اطروحة مقدمة إلى مجلس كلية التربية للعلوم الإنسانية - جامعة ديالى وهي جزء من متطلبات نيل درجة الدكتوراه فلسفة في التاريخ الإسلامي

من قبل الطالبة

آية حسين عبدالحسين اسماعيل بإشراف

الأستاذ الدكتور

شاكر محمود اسماعيل

pT-T0

- 12EV

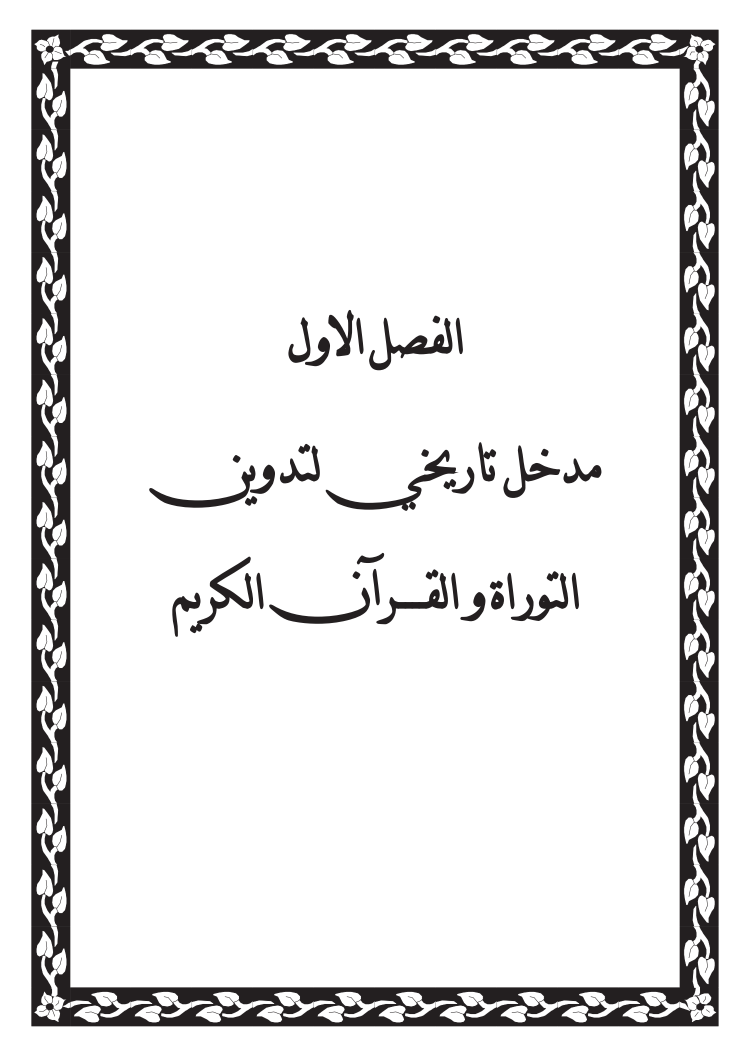
#### **Abstract**

The study of the civilizational aspects of ancient nations in all their details is one of the fundamental pillars of historical studies. Among the most important of these aspects especially in Eastern societies is the study of religious life and its impact on the overall life of those communities.

In this study (**Divine Punishments in the Texts of the Torah and the Holy Qur'an: A Historical Study**), the study will begin from the foundational aspect of religious life in two major communities within Eastern societies. This will be achieved by deriving the historical dimensions from the two most significant divine scriptures: the Torah and the Holy Qur'an. This study will focus on linking these aspects to the types of divine punishments and comparing them in the two aforementioned texts, in order to uncover the historical truth and to demonstrate the extent of the distortion that has affected the Torah. This will be done through logical analysis of certain Tests that exhibit a misrepresentation of the divine revelation, given that the Torah is, presumably, a divinely revealed scripture.

The study is divided into an introduction, four chapters, a conclusion, and then a list of the most important sources and references.

The first chapter is entitled (The Historical Beginnings of Divine Revelation in the Torah and the Holy Qur'an) and consists of three sections. The second chapter deals with (Individual Punishments in the Torah and the Holy Qur'an) and is also divided into three sections. The third chapter is entitled (Collective Divine Punishments in the Torah and the Holy Qur'an) and the fourth chapter discusses (Divine Punishments between Torah and Qur'anic Legislation) and is also divided into three sections.







### المبحث الاول الوحى والنبوة فى اليهودية والاسلام

### اولاً: الوحى:

يثير موضوع الوحي الالهي والنبوة اللذان اقترنا بالبعد الغيبي عند العلماء من المفسرين والمفكرين واصحاب العلوم الذوقية من الفلاسفة والمتصوفة وغيرهم تساؤلات كثيرة بين مشكك في اصل حدوث هذه الظاهرة وبين موقن بوقوعها مستعيناً بالقرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة.

تعد ظاهرة الوحي حجر الاساس في دراسة الفكر الديني عموماً، فالوحي يمثل حلقة الاتصال بين عالمي الغيب والحقيقة، او كما يصطلح عليه المعاصرون هو الحلقة بين عالمي الطبيعة وما وراء الطبيعة، اذ ان الوحي الالهي يعد الركيزة الاساسية في اثبات نبوة الانبياء (عليهم السلام)، فقد شكلت هذه القضية احدى اهم القضايا التي شغلت الفكر الانساني نظراً لارتباطها بعالم الغيب واقتصارها على عدد محدود من البشر، ومن نعم الله تعالى على عباده ان ارسل اليهم الرسل والانبياء (عليهم السلام) يعلمونهم امور دينهم ودنياهم، فالأنبياء هم حلقة الوصل بين الخالق والمخلوق فهم يتلقون الاوامر من الباري عز وجل عن طريق الوحي.

وانطلاقاً من اهمية هذين المصطلحين (الوحي والنبوة) سوف نقوم بتعريفهما لغة واصطلاحاً، وكذلك التعرف على مفهومهما والفرق بينهما في اليهودية والاسلام.





### ١- الوحي في اللغة والاصطلاح .

### أ- الوحى لغة:

لقد ذكر اللغويون لكلمة الوحي معان كثيرة، فالوحي في الاصل: بمعنى الاشارة السريعة، ثم بمعنى الإلقاء الخفي واحياناً بمعنى الإلهام الغريزي<sup>(۱)</sup> مثل قوله تعالى ﴿وَأُو حَلَ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّصِلِ...﴾ الستوحيته اي استفهمته (۱)، فالوحي يدل على الايماء والاشارة السريعة والإعلام الخفي، والكلام الخفي والكتابة والقاء المعنى في النفس، والإلهام سواء اكان الإلهام بدافع الغريزة ام بإشراقات الفطرة (۱)، ويبدو من هذا ان مصطلح الالهام هو اكثر المعاني وضوحاً بارتباطها اللغوي مع مفهوم الوحي.

(۱) الفارابي، ابو ابراهيم اسحاق بن ابراهيم بن الحسين (ت٣٠٠ه): معجم ديوان العرب، تح: احمد مختار عمر، مؤسسة دار الشعب، القاهرة، ٢٠٠٣ م، ج٣، ص٢٣٨؛ ابن فارس، احمد بن زكريا القزويني (ت٥٩٥ه): معجم مقاييس اللغة، تح: عبدالسلام محمد هارون، دار الفكر، بيروت، ١٩٧٩م، ج٦، ص٩٣٩؛ العسكري، ابو الهلال ابن مهران الحسن بن عبدالله بن سهل (ت٩٣٥ه): معجم الفروق اللغوية، تح: الشيخ بيت الله بيات، مؤسسة النشر الاسلامي، قم، ١٩٩١م، ص٦٩٠.

(٢) القرآن الكريم، سورة النحل، الآية ٦٨ .

(٣) الازهري، ابو منصور مجد ابن احمد الهروي (ت٣٧٠هـ): تهذيب اللغة، تح: مجد عوض مرعب، دار احياء التراث، بيروت، ٢٠٠١م، ج٥، ص١٩٣٠.

(٤) ابن منظور، ابو الفضل محد بن مكرم بن علي (ت ٢١١ه): لسان العرب، دار صادر، بيروت، ١٩٩٣م، ج ١٥، ص ٣٢٤ وما بعدها ؛ الرازي، زين الدين ابو عبدالله محد بن ابي بكر (ت ٢٦٦ه): مختار الصحاح، تح: يوسف الشيخ محد، ط ٥، المكتبة العصرية، بيروت، ١٩٩٩م، ص ٣٣٤؛ السبتي، ابو الفضل عياض بن موسى بن عياض بن عمرون اليحصبي (ت ٤٤٥ه): مشارق الانوار على صحاح الآثار، دار التراث، د. م، د. ت، ج٢، ص ٢٨١؛ الفيومي، ابو العباس احمد بن محد بن علي (ت ٧٧٠ه): المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، المكتبة العلمية، بيروت، د.ت، ج٢، ص ٢٥١.





#### ب- الوحى اصطلاحا:

وهو ان يعلم الله سبحانه وتعالى من اصطفاه من عباده كل ما اراد اطلاعه عليه من الوان الهداية والعلم ولكن بطريقة سرية خفية غير معتادة للبشر (۱) وعلى هذا فالوحي هو نقل سنن الخالق وتعاليمه الى البشر عن طريق من اختارهم من الانبياء والرسل.

### ٢- مفهوم الوحى عند الامم والاديان السابقة .

منذ بدء وجود الانسان على هذه الارض تلاقفته تيارات الاعتقادات، وبتعاقب المراحل الزمنية ترسخت عنده معتقدات وافكار زادها ترسخاً وتبلوراً التراكم الفكري والتجارب المستفادة من البيئة المحيطة وما منيت به من تغيرات هائلة وكوارث واخطار عظيمة، التي ادت بالفطرة الانسانية الى التطور في ادراك المسائل الظاهرة والمسائل الغيبية ومعرفه دورها ايضاً، فكان ان انتقل الفكر الانساني من ادراك ما هو مرئي الى البحث عن التفسيرات والابعاد الكامنة وراء الاشياء غير المرئية .

وبمرور الازمان ادرك الانسان وجود قوى غير مرئية تتحكم بهذا الناموس العام الذي يعيش تفاصيله، وكان لابد له من التعايش مع تلك القوى ومحاولة ايجاد طرق الاتصال معها، واستلزم ذلك بروز دور الوسيط بينه وبين تلك القوى لاستجلاء تعاليمها واوامرها وما تريده من قرابين، وقد اختلف هذا الوسيط بين ان يكون بشرياً تمثل في الكهنة او ان يكون عنصراً مادياً طبيعياً (۲).

فالوحي في مفهومه العام يبرز بوصفه وسيلة لهداية الانسان الى فكرة التعايش مع الإله المسير للوجود من خلال معرفة ما يريد وتطبيقه، وساعد في ذلك كما يرى

(۱)الزرقاني، محمد عبدالعظيم (ت ۱۳٦٧ه): مناهل العرفان في علوم القرآن، ط۳، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركائه، د.م، د.ت، ج۱، ص ٦٣ .

(٢) الاعرجي، ستار جبر محمود: الوحي ودلالاته في القرآن الكريم والفكر الاسلامي، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠١ م، ص ٢٢. ٢١ .





الكسيس كاريل: "ان الانسانية اشربت بالوحي الديني اكثر مما اشربت بالتفكير الفلسفي فقد كان الدين هو لباس الاسرة والحياة الاجتماعية في المدينات القديمة "(۱)، وقد تولد عند الانسان شوق الى معرفة الغيب عبر عن رغبة غريزية في الايمان بتلك القوى غير المنظورة، وبالمغزى الاكثر اتساعاً لما هو غير منظور ومغيب، وبذلك برز دور الدين بوصفه عاملاً فعالاً في شؤون الحياة جميعها، فكان لابد من استمرار دور الوسطاء البشريين في تلقي تعاليم الإله في الديانات الوثنية القديمة وقد مارس الكهنة هذا الدور المهم(۲).

ففي العراق القديم تمتع هؤلاء الكهنة بمكانة مرموقة ومارسوا تأثيراً كبيراً في الحياة العامة (٦)، وقد ذكر الاعرجي نقلاً عن د . سامي سعيد الاحمد " انه قد وجدت كتابات تشير الى اساسيات في الوحي في منطقة (ماري) الواقعة الان في تل الحريري (دير الزور) اذ ورد فيها ان جماعات ادعوا انهم انبياء يستمدون الوحي من الإله دگن وكان الحاكم يستمع لهم ويطيعهم، وكانوا يمنعون الحاكم احياناً من القيام بأعمال معينة ويدعون ان ذلك الامر بالمنع من وحي الإله دگن "(٤).

وعند المصربين القدماء كانت للآلهة ايضاً دوراً بارزاً في تسيير شؤون الحياة من خلال الفرعون، وكان الكهنة حلقة وصل مع الالهة اذ كانوا ينقلون عنها النبوءات عن المصائر والاحداث، كما ومثلت الرؤى وارواح الموتى واسطة اخرى لتلقي الغيبيات

<sup>(</sup>۱) الانسان ذلك المجهول، ترجمة: شفيق اسعد فريد، مكتبة المعارف، بيروت، ١٩٧٤ م، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٢) الاعرجي، الوحي ودلالاته في القرآن الكريم والفكر الاسلامي، ص٢٢.

<sup>(</sup>٣) الاحمد، سامي سعيد: المعتقدات الدينية في العراق القديم، المركز الاكاديمي للأبحاث، بيروت، ٢٠١٣ م، ص ٩ .

<sup>(</sup>٤) الوحى ودلالاته في القرآن الكريم والفكر الاسلامي، ص٢٣٠.





فقد اضفوا عليها صفات الألوهية وكانوا يعتقدون ان ارواح موتاهم تتصل بعالم الاحياء وتنبئهم بأسرار المستقبل فتحذرهم بما عساه يكون من اخطار وتبشرهم بما عساه ان ينالهم من خير (١).

### ٣- مفهوم الوحى في اليهودية .

يمثل الوحي اهم اسس العقيدة والتشريع في الديانات السماوية السابقة، واولها اليهودية التي لا تختلف في هذا عن باقي الديانات، فقد ورد في قاموس الكتاب المقدس تعريف للوحي بأنه " ابلاغ الحق الالهي للبشر بواسطة بشر "(٢)

كما تم تعريفه بانه " اعلان الله عن ذاته وارادته ومشورته الالهية بواسطة الانبياء والرسل، او كلمة الله المقدسة للبشرية من خلال النبي في صورة اعلان إلهي (٣)، وكلمة اعلان في العبرية هي جالا (galah) وتعني : كشف الغطاء، اي يعلن ويظهر ويستعلن ومعلن (٤)، فقد اطلق على الوحي في العبرانية وكذلك في الآرامية لفظة اوحي (aohy) ويعتقدون ان الوحي هو كلام يهوه (إله اليهود) اوحى الى انبيائه، فكتبهم هي كتب يهوه (٥).

ومن يستعرض دين يهوه (اله اليهود) وما حمله العبريون عنه من مفاهيم يجده في الحقيقة ديناً بدائياً يتخذ للإله هيئة الانسان، فهم يصورن ان ليهوه شكلاً جسمياً وكذلك مقراً للسكنى، وتدفعه العواطف الانسانية من غيره وغضب ... الخ<sup>(1)</sup>، لذلك

<sup>(</sup>۱) ابو زهرة، محد: مقارنات الاديان الديانات القديمة، دار الفكر العربي، بيروت، ١٩٦٥م، ص١٩٨٠.

<sup>(</sup>۲) نخبة من الاساتذة ذوي الاختصاص ومن اللاهوتيين: قاموس الكتاب المقدس، دار الثقافة، القاهرة، المعاهرة، ١٩٩٥ م، ص١٠٢٠ .

<sup>(</sup>٣) ابو الخير، عبدالمسيح بسيط: الكتاب المقدس يتحدى نقاده والقائلين بتحريفه، بيت مدارس الاحد، القاهرة، ٢٠٠٥م، ص٤٥.

<sup>.</sup> ٤٥) ابو الخير ، الكتاب المقدس يتحدى نقاده والقائلين بتحريفه ، ص(٤)

<sup>(</sup>٥)جواد علي، السيرة النبوية، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٦)جعفر، محيد كمال ابراهيم: في الدين المقارن، دار الكتب الجامعية، القاهرة، ١٩٧٠م، ص١٨٤.





يمكن القول ان اليهودية كدين سماوي لم تحافظ على نقاؤها ولم تمتنع عن اصطحاب العقائد القديمة الموروثة<sup>(۱)</sup>

فما القي الى موسى (الكان) من السماء اختلط وضاع وسط ركام العقائد الموروثة والتفسيرات والاجتهادات والتحريفات الكثيرة التي تعرضت لها التوراة بعد الترحيل الى بابل اذ كتبت من قبل الاحبار .

### ٤- الوحى عند العرب قبل الاسلام .

كان العرب الوثنيين قبل الاسلام ولاسيما المرحلة الاخيرة منه ينكرون عموماً ان يكون هناك وحي تشريعي ينزل من السماء، كما ينكرون النبوة والرسالة، ولا يستثنى من ذلك الا افراد من بقايا الحنفاء في الحجاز وغيرهم ممن دخل في اليهودية والنصرانية لمجاورته اهلهما<sup>(۲)</sup>، الا ان مفاهيم وظواهر اخرى تتصل بشكلٍ ما مع الوحي في بعض عناصره اللغوية او الاصطلاحية كانت موجودة، من هذه المظاهر الإلهام واعتقدوا ان كهنتهم يتلقون الإلهام، كما اعتقد العرب قبل الاسلام بتكليم السماء للإنسان، ويمكن الاستدلال على ذلك ما يروى "ان قريشاً كانوا اذا مر بهم النبي (ﷺ) يقولون غلام بني عبد المطلب يكلم من السماء، وان قالوها هزءاً واستخفافاً"(۲)

### ٥- الوحي في المفهوم الاسلامي .

ان منشأ الخلاف بين المؤمنين بالرسالات السماوية وغير المؤمنين بها يرجع اساساً الى مفهوم الوحي عندهم، لأنه الطريق والمصدر لكتبها السماوية،

(٢)رضا، محمد رشيد: الوجي المحمدي، ط٢، مؤسسة عزالدين، بيروت، ٩٣٣ م، ص؛ الاعرجي، الوحي ودلالاته في القرآن الكريم والفكر الاسلامي، ص٣٢ .

<sup>(</sup>١)جعفر، في الدين المقارن، ص١٨٦.

<sup>(</sup>٣) علي، جواد: تاريخ العرب في الاسلام السيرة النبوية، مطبعة الزعيم، بغداد، ١٩٦١م، ص١٢٥.





ومن ذلك اطلقت على هذا المصطلح العديد من التعاريف ومنها: هو الشيء الحقيقي سواء كان بالكلام او بالإلهام او بالإشارة (۱) كما عرف على انه ظاهرة يشترك فيها الانبياء جميعاً، وهو اعلام الله سبحانه وتعالى لنبي من انبيائه بحكم شرعي ونحوه، وقد يطلق ايضاً على كلام الله المنزل على النبي (۲) كذلك يمكن تعريفه بانه: إلقاء الله الكلام او المعنى في نفس الرسول (ﷺ) بخفاء وسرعة ومن هنا كان معنى الوحي في الشرع اخص منه في اللغة اذ المصدر هو الله سبحانه وجهة المرسل اليهم هم الرسل (۱).

اذاً فالوحي هو الركن الاساسي للنبوة ،وقد تميز به كل نبي عن غيره من الناس فلا تكون نبوة ولا رسالة سماوية بغيره، وان جميع الانبياء ابتداءً بأدم (الكلا) وانتهاءً بعد خاتم الانبياء والمرسلين قد تلقوه من لدن العزيز الحكيم

### الفرق بين مفهوم الوحي في اليهودية والاسلام .

اجازت التوراة نزول الوحي لأي فرد كالكهنة والملوك والقادة وغيرهم، وهذا ما اكده القس عبد المسيح اذ ذكر انه " تكلم الله مع الاباء البطاركة من ادم الى يعقوب ثم موسى النبي وتخاطب معهم (فماً لفم) وسمعوه بآذانهم كما يسمع الانسان صوت الانسان وظهر لهم في اشكال مرئية للعين، ورأوا فيها شبه الرب، ولكن دون ان يروه بلاهوته في طبيعته التوراتية والروحية، وجوهره الذي لا يرى، ظهر لهم في اشكال

<sup>(</sup>١) الزركشي ، ابو عبدالله بدر الدين محمد بن عبدالله بن بهادر (ت ٧٩٤هـ): البرهان في علوم القرآن، تح: محمد ابو الفضل ابراهيم، دار المعرفة، بيروت، ١٩٥٧م، ج١، ص ٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) الطهطاوي، محمد عزت اسماعيل: محمد نبي الاسلام في التوراة والانجيل والقرآن، مطبعة التقدم، د.م، د.ت، ص١١٤ .

<sup>(</sup>٣)عتر، حسن ضياء الدين: نبوة محد في القرآن الكريم، دار النصر، حلب، ١٩٧٣م، ص١٦٥.





مؤقتة وهيئات جسمية مثل الرجال، واسماه علماء اللاهوت الثيؤفانيا او ثيؤفاني، اي ظهور إلهي"(١).

### ثانياً: طرق أو صور الوحي في التوراة والقرآن الكريم

### ١- صور الوحي في التوراة .

وردت في التوراة عدة صور وانواع للوحي الالهي، اذ ان الله قد اوحى للأنبياء بالكلام او بالمظاهر الحسية او بالطريقتين معاً، وفي بعض الاحيان يكون الكلام والمظهر الحسي حادثاً بالفعل واحياناً اخرى يكون مجرد خيالات، بحيث تكون مخيلة النبي مهيئة حتى وهو في اليقظة على نحو يجعله يتخيل انه يسمع صوتاً او يرى شيئاً بوضوح<sup>(1)</sup>، وقد يأتي الوحي عن طريق الرؤى وهي الطريقة التي يعلن الله فيها ارادته لأنبيائه اثناء يقظتهم عن طريق صور حقيقية او رمزية<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) الاعلان الإلهي وكيف كلم الله الانسان، مطبعة المصريين، القاهرة، ١٩٩٧م، ص١٥٠.

<sup>(</sup>٢)حسين، عماد عبدالسميع: الاسلام واليهودية، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٤م، ص٤٧.

<sup>(</sup>٣)القرآن الكريم، سورة الانعام، الآية ١٠٣ .

<sup>(</sup>٤) اسبينوزا: رسالة في اللاهوت والسياسة، ترجمة: حسن حنفي، دار التنوير، بيروت، ٢٠٠٥م، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٥)شنوده، زكي: المجتمع اليهودي، مكتبة الخانجي، القاهرة، د.ت، ص٧٩٠.



## الفصل المول المدخل تاريخي لتدويز التوراة والقرآن الكريم



كان للوحى عده صور في مخاطبه الانبياء في العهد القديم ومن هذه الصور: أ- المخاطبة مباشرة: ورد في الاسفار ان الرب كلم انبيائه (عليهم السلام) مباشرة إذ نادى ادم (الكلية) كما جاء في سفر التكوين [ واخذ الرب الإله ادم ووضعه في جنبه عدن ليعملها ويحفظها واوصى الرب الإله ادم قائلاً: [من جميع شبجر الجنبة تأكيل اكبلاً](١)، كما وكلم الرب موسى (الليلا) حسب ما جاء في سفر الخروج مباشرة وبدون واسطة، فقد ظهر له اول مره بلهيب من نار وسط العليقة (شجرة صغيرة) " [وَأُمَّا مُوسَى فَكَانَ يَرْعَى غَنْمَ يَتْرُونَ (٢) حَمِيهِ كَاهِن مِدْيَانَ، فَسَاقَ الْغَنَمَ إِلَى وَرَاءِ الْبَرِّيَّةِ وَجَاءَ إِلَى جَبَل اللهِ حُوريبَ. وَظَهَرَ لَـهُ مَـلاَكُ الرَّبِّ بِلَهِيبِ نَـارِ مِنْ وَسَـطِ عُلَّيْقَـةٍ. فَنَظَرَ وَإِذَا الْعُلَيْقَةُ تَتَوَقَّدُ بِالنَّارِ، وَالْعُلَّيْقَةُ لَحْ تَكُنْ تَحْتَرِقُ. فَقَالَ مُوسَى: «أَمِيلُ الآنَ لأَنظُرَ هذَا الْمَنْظَرَ الْعَظِيمَ. لِمَاذَا لاَ تَحْتَرِقُ الْعُلَيْقَةُ؟» فَلَمَّا رَأَى الرَّبُّ أَنَّهُ مَالَ لِيَنْظُرَ، نَادَاهُ اللهُ مِنْ وَسَلِطِ الْعُلَّيْقَةِ وَقَالَ: «مُوسَى، مُوسَى!» فَقَالَ: «هأَنَذَا». فَقَالَ: «لاَ تَقْتَرِبُ إِلَى ههُنَا. اخْلَعْ حِذَاءَكَ مِنْ رِجْلَيْكَ، لأَنَّ الْمَوْضِعَ الَّذِي أَنْتَ وَاقِفٌ عَلَيْهِ أَرْضٌ مُقَدَّسَةٌ». ثُمَّ قَالَ: «أَنَا إِلَهُ أَبِيكَ، إله إِبْرَاهِيمَ وَإِلَـهُ إِسْحَاقَ وَإِلَـهُ يَعْقُوبَ». فَغَطَّى مُوسَى وَجْهَـهُ لأَنَّـهُ خَافَ أَنْ يَنْظُرَ إلَى اللهِ. فَقَالَ الرَّبُ: «إنِّي قَدْ رَأَيْتُ مَذَلَّةَ شَعْبِي الَّذِي فِي مِصْرَ وَسَمِعْتُ صُرَاخَهُمْ مِنْ أَجْلِ مُسَخِّريهمْ. إنِّى عَلِمْتُ أَوْجَاعَهُمْ](٢)، وكلمه ملاك الرب يحتمل ان تكون صيغه للتوقير لوجود الرب ذاته (٤)، وفي تفسير آخر: "لقد

<sup>(</sup>١)الكتاب المقدس، سفر التكوين ٢: ١٥. ١٦. ١

<sup>(</sup>٢)انظر الى الفصل الثالث.

<sup>(</sup>٣)الكتاب المقدس، سفر الخروج ٣: ٢ . ٧ .

<sup>(</sup>٤) الفغالي، الخوري بولس: المحيط الجامع في الكتاب المقدس والشرق القديم، المكتبة البولسية، بيروت، ٢٠٠٣م، ص٢٠٠٢ .





رأى موسى الله في عليقة مشتعلة وتكلم معه"(۱)، ولم يكن كلام الرب لموسى وحده بل كان لهارون معه[وكلم الرب موسى وهارون في ارض مصر قائلا...](۲)

### ب- الوحى بالرؤى المنامية:

جاء في كلام الرب مع ابراهيم في سفر التكوين: [بَعْدَ هذِهِ الأُمُورِ صَارَ كَلاَمُ الرَّبِ إِلَى أَبْرَامَ فِي الرُّؤْيَا قَائِلًا: «لاَ تَخَفْ يَا أَبْرَامُ. أَنَا تُرْسُ لَكَ (سيد لك). أَجْرُكَ كَثِيرٌ جَدًّا»] (٣).

### ت - المخاطبة بواسطة ملك :

ومن صور الوحي في الاسفار ان تكون عن طريق ملاك يبعثه الرب بأمر ما : [«هَا أَنَا مُرْسِلٌ مَلاَكًا أَمَامَ وَجْهِكَ لِيَحْفَظَكَ فِي الطَّرِيقِ، وَلِيَجِيءَ بِكَ إِلَى الْمَكَانِ الَّذِي أَعْدَدْتُهُ. اِحْتَرِزْ مِنْهُ وَاسْمَعْ لِصَوْتِهِ وَلاَ تَتَمَرَّدْ عَلَيْهِ، لأَنَّهُ لاَ يَصْفَحُ عَنْ ذُنُوبِكُمْ، لأَنَّ السمي فِيهِ.] (عُ)، وقد اختلف مفسرو الكتاب المقدس في تفسير الملاك هذا، فقيل على الارجح انه الله نفسه، وقد يشير هذا النص الى حضور الله في عمود السحاب والنار (٥)، وقد ترجم احد المفسرين كلمه الملاك على انها رسول، والنص يحدد طبيعة هذا الرسول (١)، ولكن يبدو من خلال النص اعلاه ان الوحي هذا عن طريق ملاك رباني وليس هو الله نفسه، فهذا الملاك الرباني مأمور من الله لتوجيه طريق النبي .

<sup>(</sup>۱) التفسير التطبيقي للكتاب المقدس، شركة ماستر ميديا، القاهرة، د.ت، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) الكتاب المقدس، سفر الخروج ١٢:١٢.

<sup>(</sup>٣)الكتاب المقدس، سفر التكوين ١٥:١.

<sup>(</sup>٤) الكتاب المقدس، سفر الخروج ٢٢: ٢٠ . ٢١ .

<sup>(°)</sup> التفسير التطبيقي للكتاب المقدس، ص١٧٥؛ الكتاب المقدس الدراسي ، شركة ماستر ميديا، القاهرة، د.ت، ص١٩٢ .

<sup>(</sup>٦) <u>التفسير الحديث للكتاب المقدس . سفر الخروج</u>، المحرر المسؤول: جوزيف صابر ، نقله الى العربية: نكلس سليم، ج٢، ص٢٠٥ .





### ث- الوحي بصور السماع:

سماع الرب من السحاب، فقد يأتي الوحي من السحاب وفي ظلال من الغمام: [فَحَدَثَ إِذْ كَانَ هَارُونُ يُكَلِّمُ كُلَّ جَمَاعَةِ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُمُ الْتَقَتُوا نَحْو الْبَرِّيَّةِ، وَإِذَا مَجْدُ الرَّبِ قَدْ ظَهَرَ فِي السَّحَابِ. فَكَلَّمَ الرَّبُ مُوسَى قَائِلًا: ... ] (١)، وفي نص اخر: [وَكَانَ عَمُودُ السَّحَابِ إِذَا دَخَلَ مُوسَى الْخَيْمَة، يَنْزِلُ وَيَقِفُ عِنْدَ بَابِ الْخَيْمَةِ. وَيَتَكَلَّمُ الرَّبُ مَعَ مُوسَى] (٢)، وقت سبق سماع الرب صوت العواصف الشديدة والرعود القوية، الرَّبُ مَعَ مُوسَى] (١)، وقت سبق سماع الرب صوت العواصف الشديدة والرعود القوية، وظهور السحب، وقد تلمع بعد ذلك نار، ثم يسمع صوت الوحي (١) ومن المشاهد العظمى لذلك الظهور الإلهي، حديث الرب مع موسى في جبل حوريب (١): [ فَانْحَدَرَ مُوسَى مِنَ الْجَبَلِ إِلَى الشَّغِبِ: وقَدَّسَ الشَّغِبَ وَغَسَلُوا ثِيَابَهُمْ. وَقَالَ لِلشَّغِبِ: «كُونُوا مُسْتَعِيِّينَ لِلْيَوْمِ الثَّالِثِ لَمَا كَانَ الصَّبَاحُ أَنَّهُ مُسْتَعِيِّينَ لِلْيَوْمِ الثَّالِثِ لَكَ الْمَبَلِ عَلَى الْبَعْبِ وَعَدَنَ فِي الْيَوْمِ الثَّالِثِ لَمُ الْمَبَلِ عِنْ الْمَعَلِ الْمَبَلِ عَلَى الشَّغِبِ اللَّيْ مَنْ الْمَحَلَّةِ لِمُلُوقَةُ واللهِ، فَوَقَفُوا فِي صَارَتُ رُعُودٌ وَبُرُوقٌ وَسَحَابٌ تَقِيلٌ عَلَى الشَّغِبِ مِنَ الْمَحَلَّةِ لِمُلاقَاةِ اللهِ، فَوَقَفُوا فِي الشَّغِبِ النَّانِ وَكَانَ جَبَلُ سِينَاءَ كُلُهُ يُدَيِّنُ مِنْ أَجْلِ أَنَّ الرَّبَ نَرَلُ عَلَيْهِ بِالنَّارِ، وَصَعِدَ الْمُعَلِّ وَلَالُهُ يُحِيلُهُ عِلَى الْبُعَلِ عِذًا، وَمَعَالُهُ الْبُعَلِ وَلَالُهُ يُحِيلُهُ عَلَى الْبُعَوقِ يَزْدَادُ الشَّيْدَادُ الْمُحَلِّةِ وَمُلاَقًا وَ اللهِ بَعَلَى الْمُعَلِي وَلَى عَلْهُ وَاللهِ يَعَدَدُ اللهِ وَلَكُ الْمُعَلِّ وَلَاللهُ يُحِيلُ عِلْهُ وَاللهُ يُجِيلُهُ مِنْ أَجْلِ حِدًّا، فَكَانَ صَوْتُ الْبُوقِ يَزْدَادُ الشَيْدَادُا وَمُنَا الْجَالِ وَلَى النَّهُ وَاللهُ يُجِيلُهُ مِنَا الْمُعَلِّ عِلْهُ وَاللهُ يُجِيلُهُ وَاللهُ يُحِلُونَ مَالُولُ وَلَيْهُ وَاللهُ يُحِلُى الْمُعَلِ وَلَا عَلَى الْمُعَلِّ وَلَا لَكُولُ وَلَا الْمُعَلِّ وَلَا الْمُعَلِّ وَلَى الْمُعَلِّ وَلَاللهُ عَلَى الْمُعَلِّ وَلَاللهُ الْمُعَلِي اللهُ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعَلِي اللْمُعَلِّ وَل

### ٢- طرق او صور الوحي في القرآن الكريم .

بين القرآن الكريم عدة انواع للوحي، فقال تعالى ﴿ وَمَاكَانَ لِبَشَرِأُن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحَيًا أَوْمِن وَرَآيِ حِجَابٍ أَوْيُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ عِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ وَعَلِيُّ

<sup>(</sup>١)الكتاب المقدس، سفر الخروج ١٦: ١٠. ١٠.

<sup>(</sup>٢) الكتاب المقدس، سفر الخروج ٣٣: ٩.

<sup>(</sup>٣)ربيع، يحيى محد علي: <u>الكتب المقدسة بين الصحة والتحريف</u>، دار الوفاء، د.م، ١٩٩٤م، ص٥١ .

<sup>(</sup>٤) حوريب: اسم اخر لجبل سيناء . الفغالي، المحيط الجامع، ص٤٨٤ .

<sup>(</sup>٥)الكتاب المقدس، سفر الخروج ١٩ . ١٤ . ١٩ .





حَكِيمُ (٥) (١)، فقد بينت الآية الكريمة قسمين للوحي الاول بواسطة والثاني من غير واسطة فالقسم الاول يكون فيه امين الوحي جبريل (الكلام) وهو اشهر انواع الوحي واكثرها وروداً (٢).

اما القسم الثاني فهو على ثلاثة انواع: .

ثانياً: الوحي الهاماً: يقذفه الله تعالى في قلب من اصطفاه على وجه العلم الضروري الذي لا يستطيع له دفعاً، ولا يجد فيه شكاً بأن هذا وحي من الله عز وجل (٥).

ثالثاً: الوحي بالرؤيا الصادقة: مثاله رؤيا خليل الله تعالى ابراهيم (الكله)، قال تعالى فالثاً: الوحي بالرؤيا الصادقة: مثاله رؤيا خليل الله تعالى ابراهيم (الكله)، قال يَكاأَبَتِ فَانَظُرَ مَاذَا تَرَوَلَ قَالَ يَكاأَبَتِ فَانَظُرُ مَاذَا تَرَولَ قَالَ يَكاأَبَتِ أَنْ فَانَظُرُ مَاذَا تَرَولَ قَالَ يَكاأَبَتِ أَنْ فَانْظُرُ مَاذَا تَرَولَ قَالَ يَكاأَبَتِ أَنْ فَعَلْ مَا تُؤْمَرُ مَا تَوْمَرُ سَتَجِدُنِ إِن شَاءَ اللّهُ مِنَ الصَّدِيرِينَ اللهِ عَهد

<sup>(</sup>١)القرآن الكريم، سورة الشوري، الآية ٥١ .

<sup>(</sup>٢) الاعرجي، الوحي ودلالاته في القرآن الكريم والفكر الاسلامي، ص٧٦. ٧٧.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة النجم، الآية ١٠.٨.

<sup>(</sup>٥)الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص٢٢.

<sup>(</sup>٦) القرآن الكريم، سورة الصافات، الآية ١٠٢.





(ﷺ) انه يدخل المسجد الحرام (۱)، والتي صدقها الله في كتابه العزيز بقوله تعالى ﴿ لَقَدُ صَدَقَ اللهُ في كتابه العزيز بقوله تعالى ﴿ لَقَدُ صَدَقَ اللهُ وَيُ اللّهُ وَاللّهُ الرُّءُ يَا بِاللّهِ فَيَا بِاللّهِ فَيَا بِاللّهُ فَيَا بِاللّهُ فَيَا بِاللّهُ فَيَا بِاللّهُ فَيَا بِاللّهُ فَيَا اللّهُ اللهُ عَلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتْحَا رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعَلّمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتْحَا وَرِيبَا ﴿ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعَلّمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتْحَا وَرِيبَا ﴿ وَمُقَالِمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وقد اتفق المؤرخون على ان وحي القرآن الكريم من الوحي الجلي، وهو ما كان عن طريق ارسال امين الوحي جبريل الى النبي مجد (ﷺ) ليوحي اليه قرآناً عربياً في اليقظة لا في المنام ولا بالكلام ولا بالإلهام (٣).

اما صور الوحي الالهي للأنبياء فقد كان للوحي الالهي صور عديدة لإيصال الخطاب الالهي للأنبياء، منه: مثل صلصلة الجرس كما جاء في الحديث الشريف "احياناً ياتيني مثل صلصلة الجرس وهو اشد علي فيفصم (٤) عني وقد وعيت ما قال "(٥). قال "(٥).

(١) السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن ابي بكر (ت ٩١١ه): الإتقان في علوم القرآن، تح: مجد ابو الفضل ابراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، د.م، ١٩٧٤م، ج٢، ص ٢٠١.

(٢)القرآن الكربم، سورة الفتح، الآية ٢٧.

(٣) السيوطي، الاتقان في علوم القرآن، ج١، ص٨٩؛ الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص٨٤؛ الالباني، ابو عبدالرحمن مجد ناصر الدين (ت ١٤٢٠هـ): سلسلة الاحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، مكتبة المعارف، الرياض، ج٧، ص١٦٨٤.

(٤) يفصم: اي يقلع ويتجلى ما يغشاني . الزمخشري، ابو القاسم محمود بن عمرو بن احمد (ت٥٣٨ه): الفائق في غريب الحديث والاثر، تح: علي مجد البخاري ومجد ابو الفضل ابراهيم، ط٢، دار المعرفة، لبنان، د.ت، ج٣، ٢٢١؛ ابن منظور، لسان العرب، ج١٢، ص٤٥٤.

(°) ابن حنبل، ابو عبدالله احمد بن مجهد (ت ٢٤١ه): مسند احمد بن حنبل، تح: شعيب الأرناؤوط واخرون، مؤسسة الرسالة، د.م، ٢٠٠١، ج ٢٤، ص ١٤٦؛ البخاري، ابو عبدالله مجهد بن اسماعيل بن





في صورة انسان يراه كل الحاضرون ويسمعون اليه (١)، كما قال الرسول (ﷺ): "واحياناً يتمثل لى الملك رجلاً فيكلمني فأعي ما يقول "(٢).

واخيراً يمكن القول ان طرق الوحي من القضايا الثابتة التي لا تنسخ كونها من المسائل الخبرية وليست العملية التي تتبدل وتنسخ، وهي واحدة في كل الاديان واضحة لا لبس فيها يعي الانبياء (عليهم السلام) ما ينزل عليهم من الوحي، وبالمقابلة بين صور الوحي في الاسفار الخمسة والقرآن الكريم فقد يأتي الوحي في الاسفار عن طريق الاحلام والرؤى، او ينزل عن طريق صور حقيقية او رمزية او على هيئة نور او نار او سحاب، وبعض هذه الصور ذكرت في القرآن الكريم وبعضها لم تذكر.

### ثالثاً: مفهوم النبوة في التوراة :

١ -تعريف النبي لغة واصطلاحاً .

النبي لغة : لفظ النبي مأخوذ من النبأ : الخبر قال تَعَالَى: ﴿ فَبِي عِبَادِيَ أَنَّ أَنَا النبي لغة : لفظ النبي مأخوذ من الله تعالى الله تعالى الله النبأ عنه، وذكر اللغويون ان

ابراهيم (ت ٢٥٦هـ): خلق افعال العباد، تح: عبدالرحمن عميرة، دار المعارف، الرياض، د.ت، ص ٩٤.

<sup>(</sup>١)الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج١، ص٢٢.

<sup>(</sup>۲) الترمذي، ابو عيسى محيد بن عيسى بن سورة بن موسى (ت ۲۷۹هـ): الجامع الكبير، تح: بشار عواد معروف، دار الغرب الاسلامي، بيروت، ۱۹۹۸م، ج٦، ص٣٣؛ النسائي، ابو عبدالرحمن احمد بن شعيب بن علي الخراساني (ت ٣٠٣هـ): السنن الكبرى، تح: حسن عبدالمنعم شلبي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ٢٠٠١م، ج١، ص ٤٨١.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية ٤٩.





النبي مشتق من النبوة والنباوة وهي الارتفاع عن الارض، والشيء المرتفع، وهي في حق الرسول (ﷺ) لأنه اشرف الخلق<sup>(۱)</sup>.

وقيل مشتق من النبي الطريق الواضح، وسمي الانبياء بذلك لانهم طريق الهدى الى معرفة الله سبحانه وتعالى وعبادته (٢).

ومن خلال ما تقدم يتبين المعنى اللغوي للنبوة ان الانبياء (عليهم السلام) ذو مكانه سامية وقدر عالِ وشرف على الخلق، لانهم يخبرون عن الله سبحانه وتعالى بما يوحيه اليهم، وانهم طريق الهدى الى معرفة الله تعالى والصراط المستقيم.

الرسول في اللغة: واما ان يكون من الارسال بمعنى التوجه، وهو الاقرب من حيث المعنى، واما ان يكون من التتابع، فيكون الرسول هو من تتابع عليه الوحى (٣).

### ٢-تعريف النبي والرسول اصطلاحاً

النبي عبد اصطفاه الله بالوحي اليه، والمبعوث لتبليغ الرسالة من قبله (٤) فالنبوة هي رحمة وموهبة الهية للبشر وهي تكليف الهي لمن اصطفاه من البشر وعلى هذه فالنبوة هي بعثه قوم قد خصهم الله تعالى بالفضيلة لا لعله الا انه شاء ذلك فعلمهم الله

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزي، جمال الدين ابو الفرج عبدالرحمن بن علي بن محد (ت ۱۹۸۷هـ): غريب الحديث، تح: عبدالمعطي امين القلعجي، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۹۸۵م، ج۲، ص ۳۸۸ ابن الاثير، مجد= الدين ابو السعادات المبارك بن محد الجزري (ت ۲۰۱هـ): النهاية في غريب الحديث والاثر، تح: طاهر احمد الزاوي ومحمود محد، المكتبة العلمية، بيروت، ۱۹۷۹م، ج٥، ص ۱۱.

<sup>(</sup>۲) الغيروزآبادي، مجد الدين ابو طاهر محد بن يعقوب (ت ۸۱۷هـ): القاموس المحيط، ط۸، مؤسسة الرسالة، بيروت، ۲۰۰۵م، ص۵۳ .

<sup>(</sup>٣) ابن مهران العسكري، ابو الهلال الحسن بن عبدالله بن سهل بن سعيد (ت ٣٩٥هـ): معجم الفروق اللغوية، تح: بيت الله بيات، مؤسسة النشر الاسلامي، د.م، ١٩٩١م، ص ٥٣٠؛ ابن منظور، لسان العرب، ج١١، ص ٢٨٣٠.

<sup>(</sup>٤) الاشقر، عمر سليمان: الرسل والرسالات، دار النفائس، الكويت، ١٩٨٩م، ص١٣٠.





تعالى العلم بدون تعلم ولا تنقل في مراتبه ولا طلب له $^{(1)}$ ، فالنبي هو انسان بعثه الله تعالى الى الخلق لتبليغ ما اوحاه اليه $^{(1)}$ ، لذلك فان النبوة هي اصطفاء من الله عز وجل لبشر يوحي اليه من اجل تبليغ الرسالة وهداية الخلق .

### الرسول في الاصطلاح

وهو من اوحى الله اليه برسالته وامره بتبليغها الى قوم مخالفين (٦)، فالرسول هو شخص بعثه الله برسالة او شرع جديد على شكل ديانة جديدة او كتاب سماوي جديد، اما النبي فهو من نزل عليه الوحي من الله لدعوة الناس لعبادته على احد الشرائع الموجودة سابقاً، ومهما تجدر الاشارة اليه ان موضوع التقريق بين النبي والرسول من حيث المعنى والمفهوم لا يعنينا بصورة مباشرة، لا سيما ان الاسفار الخمسة هي موضوع دراستنا، ونحن المسلمين نعتقد بوجوب الايمان بالأنبياء والمرسلين (عليهم السلام) جميعاً وان دعوة الانبياء والمرسلين واحدة وان اختلفت مراتبهم ورسالاتهم.

### مفهوم النبوة عند اليهود .

ورد تعريف النبي في قاموس الكتاب المقدس بانه: "هو من يتكلم او يقول عما يجول في خاطره دون ان يكون ذلك الشيء من نبات افكاره، بل هو من قوة

<sup>(</sup>۱) القرطبي، ابو مجد علي بن احمد بن سعيد بن حزم الاندلسي (ت ٤٥٦هـ): الفصل في الملل والاهواء والنحل، مكتبة الجانجي، القاهرة، د.ت، ج١، ص٦٤ .

<sup>(</sup>٢) القرطبي، الفصل في الملل والاهواء والنحل، ج١، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٣)ياسين، نسيم شحذه: شرح اصول العقيدة الاسلامية، ط٥، مكتبة الطالب الجامعي، غزة، ٢٠٠٨م، ص١٤١.



# الفصل الفصل المول مدخل تاریخی لتدوین التوراة و القرآن الکریم



خارجة عنه قوة الله عند اليهود والنصارى وعند المسلمين (١)، وكذلك عرف النبي على انه "الشخص الذي يعلن ارادة الله والمستقبل للشعب، كما يرشده الوحي الإلهي "(١).

يقول ويليام هيتون " لا يمضي الانسان بعيداً في قراءة اسفار الانبياء دون ان تقابله فقرة كهذه [ هكذا قال رَبُ الْجُنُودِ: لا تَسْمَعُوا لِكَلَامِ الأَنْبِيَاءِ الَّذِينَ يَتَكَلَّمُونَ بِرُوْيَا قَلْبِهِمْ لاَ عَنْ فَمِ الرَّبِ ] (")، هذا مثل ان التشهير فإنَّهُمْ يَجْعُلُونَكُمْ بَاطِلًا. يَتَكَلَّمُونَ بِرُوْيًا قَلْبِهِمْ لاَ عَنْ فَمِ الرَّبِ ] ")، هذا مثل ان التشهير بالأنبياء على لسان احدهم، يوقعنا في اشد الحيرة ما لم نعلم ان الفاظها مثل (نبي ويتنبأ) لها معاني واسعة في اسفار العهد القديم (أ)، ثم يتطرق الى توصيف اطلاق لفظ النبي واستخدامه في الكتاب المقدس فيقول " ان المظاهر المشتركة لكل الانبياء في العالم القديم هو دعواهم انهم كانوا يتكلمون بسلطان من إلههم، وكان النبي هو الشخص الذي تكلم بالنيابة عن إلهه، ولهذا فان دارس اسفار العهد القديم يواجه صعوبة التمييز بين الانواع المختلفة من الانبياء، والصفات التي تجمعهم بـ (لفظ نبي) عير الذي وصفوا به، وادعاء كلا منهم انه يتكلم بسلطان إلهي، ومن الواضح انه لا يوجد معيار حقيقي للتمييز بين الظواهر التي اقترنت بكل من الانبياء الحقيقيين والانبياء الكذابين (ث) ونقرا في سفر التثنية [ «إذا قامَ فِي وَسَطِكَ نَبِيٍّ أَوْ حَالِمٌ حُلْمًا، وَالانبياء الكذابين أَوْ الْحَالِم ذلِكَ النَّبِي وَالْمَاكُ عَنْهَا قَائِلاً: وَالْهَ أَوْ أَعْجُوبَةً أَوْ أُعْجُوبَةً وَالْمُعْدُلُهُ النَّبِي كَالَمَهُ عَنْهَا قَائِلاً: وَلَا قَامَ فِي وَسَطِكَ نَبِي أَوْ الْحَالِم ذلِكَ النِّبِي أَوْ الْحَالِم ذلِكَ النَّبِي أَوْ الْحَالِم ذلِكَ النَّبِي أَوْ الْحَالِم ذلِكَ النَّبِي أَوْ وَالْمَا لَالْمُوبَاء أَوْ الْحَالِم ذلِكَ النَّهِ وَالْعَامُ وَا الْمُعْهُ اللَّهِ وَالْمُعْدُوبَاء أَوْ الْحَالِم ذلِكَ النَّهِ وَالْمُ وَالْ النَّهِ وَالْمُ الْعَالَم ذلِكَ النَّهِ وَالْمُعْدُوبَاء أَلْمُ الْعَالِم ذلِكَ النَّهِ وَالْمُعْدُوبَاء اللَّهُ وَالْعُوبُ وَالْعُلَامُ الْمَالِم ذلِكَ النَّهِ وَالْمُ الْمَالِم ذلِكَ النَّه وَلَا الْمَالِم الْمَالِم ذلِكَ النَّه وَلَا عَلَيْه وَلَا الْمَالِم الْمَالِم الْمَالِم الْمَالِم الْمَالِم الْمَالِم الْمَالِم الْمَالِم الْمَا

<sup>(</sup>١)قاموس الكتاب المقدس، ص ٩٤٩.

<sup>(</sup>٢)مكدويل، جوش: ثقتي في التوراة والانجيل، ترجمة: القس منيس عبدالنور، دار الثقافة، القاهرة، د.ت، ص ٨١.

<sup>(</sup>٣) الكتاب المقدس، سفر إرميا ٢٣: ١٦.

<sup>(</sup>٤) نقلاً: عبدالوهاب، احمد: النبوة والانبياء في اليهودية والمسيحية والاسلام، ط٢، مكتبة وهبة، القاهرة، الماعة عبدالوهاب، احمد: النبوة والانبياء في اليهودية والمسيحية والاسلام، ط٢، مكتبة وهبة، القاهرة،

<sup>(</sup>٥)عبدالوهاب، النبوة والانبياء، ص١٦ ـ ١٦ .





الْحُلْمَ، لأَنَّ الرَّبَّ إِلهَكُمْ يَمْتَحِنُكُمْ لِكَيْ يَعْلَمَ هَلْ تُحِبُّونَ الرَّبَّ إِلهَكُمْ مِنْ كُلِّ قُلُوبِكُمْ وَمِنْ كُلِّ قُلُوبِكُمْ وَمِنْ كُلِّ أَنْفُسِكُمْ.](١).

ويسمى النبي الرائي الذي يرى اموراً لا تقع في دائرة البصر الطبيعي، ويسمع اشياء لا تستطيع الاذن الطبيعية ان تسمعها، فكلمتا النبي والرائي مترادفتان<sup>(۲)</sup> في المعنى اللغوي في التفسير اليهودي، ويعني ذلك ان النبي يقوم بالدور الذي كان يقوم به الرائي قبل ذلك والمتمثل اساساً في الرؤيا، وهكذا اصبح الانبياء يتنبؤون بالأحداث المستقبلية بعد ان كانوا لا ينطقون الا بحكم (يهوا) على الاحداث الجارية<sup>(۳)</sup>.

ويذكر زكي شنودة ان اليهود لم يفهموا معنى النبوة والرسالة والانبياء على انهم مختارون من قبل الله لتبليغ مشيئته وانما اعتبروهم كما يعتبرهم معاصريهم من الوثنيين طائفة من المشعوذين الذين يتلقون علوم التنجيم والعرافة وقراءة الغيب ومعرفة الطالع في مدارس مخصصه، لذلك يسمى اساتذتها (اباء او سادة) ويسمى تلاميذها (بني الانبياء)(1).

ويفاجئ من يطالع العهد القديم بالأعداد الكبيرة للأنبياء وهم يطلقون لفظ نبي على كل شخص يتنبأ بأمور المستقبل، ووظيفة النبي عندهم تشبه وظيفة المنجمين، حتى انهم زعموا ان لكل من ملوك بني اسرائيل مجموعة كبيرة من الانبياء يتنبؤون له عما ينبغى ان يفعله (٥).

<sup>(</sup>١)الكتاب المقدس، سفر التثنية ١٣: ١- ٣.

<sup>(</sup>۲)حبيب، القس صموئيل واخرون: دائرة المعارف الكتابية، تحرير: وليم وهبة بباوي، دار الثقافة، القاهرة، ج٤، ص١٩ .

<sup>(</sup>٣)مبروك، على: من علم العقائد الى فلسفة التاريخ، دار التنوير، بيروت، ١٩٩٣م، ص٤٣.

<sup>(</sup>٤) المجتمع اليهودي، ص٨٩.

<sup>(</sup>٥) البار، محمد علي: المدخل لدراسة التوراة والعهد القديم، الدار الشامية، بيروت، ١٩٩٠م، ص٢٢٢. .